#### دولة الإمارات العربية المتحدة

كلية الدراسات الإسلامية والعربية بدبس



# مجلة كلية الدراسات الإسلامية والعربية

عجلة علمية محكمة

# **اقرأ** في هذا العدد

كلهة المشرف العام؛ الابتكار والإبداع في البحوث المعاصرة بين الطموحات والتحديات

قاعدةُ: (اليسير مغتفر) وتطبيقاتمًا في الفقه المالكيُّ

حكم الجمر بالبسملة في الصلاة (دراسة فقمية مقارنة)

الولي واشتراطه في عقد زواج المرأة بين الفقهاء (الأنمة النربعة) وقوانين النحوال الشخصية في كل من فلسطين والنردن

الممارسة الدينية بين التشريعين الإسلامي والدولي

ظواهر نحوية في قراءة ابن كثير

الجملة في العربية الفصحى: قراءة في المفهوم والمكونات

تداولية الاستعارة عند عبد القاهر الجرجاني من خلال كتابه «أسرار البلاغة»

سيزيف رمزأ في شعر التفعيلة العربي المعاصر

التَّناصُ في شعر المديج النَّبويِّ كعب بن مالك نموذجا

أوقافُ يوسف باشا في القُدس الشَّريف (١٠١هــ/١٦٥١م)

حقوق الإنسان بين التصوّر الإسلاميّ والنَّظمِ الوضعيّة – رؤية تربويّة إسلاميّة

استخدام الحاسوب والإنترنت في إعداد وتدريب معلمي اللغة العربية للناطقين – بغيرها: تجربة معمد اللغويات بجامعة الملك سعود





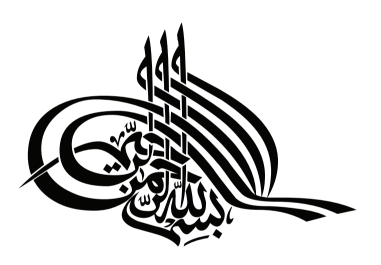
**50** 

ascm@emirates.net.ae vvvw.islamic-college.au

البريد الإلكتروني الموقع الدلكتروني العدد الخوسون











# كُلِّيَّة الدِّراسات الإسلاميَّة والعربيَّة

مجلة علمية محكَّمة نصف سنويَّة

تأسست سنة ١٩٩٠ م العدد الخمسون ربيع الأول ١٤٣٧ هـ - ديسمبر ٢٠١٥ م

المشرف العام

د. محمد أحمد عبدالرحمن مدير الكلية

رئيس التَّحرير

أ. د. أحمد عثمان رحماني

مساعد رئيس التَّحرير

د. مازن حسين حريري

سكرتير التَّحرير

د. محمد أحمد الخولي

## هيئة التَّحرير

أ. د. عبد الرحمن بناني

د. مجاهد منصور

د. عبد الناصر يوسف

أ. د. عبدالله محمد الجبوري

د. صلاح إبراهيم عيسي

د. عبد الرحيم الزقة

ردمد: ۲۰۹X-۱۹۰۷

تفهرس المجلة في دليل أولريخ الدولي للدوريات تحت رقم ١٥٧٠١٦



# كُلِّيَّةُ الدِّراساتِ الإسلاميَّةِ والعربيَّةِ في سطورٍ

#### تاريخ النشأة:

#### ١- برنامج البكالوريوس:

كلية الدراسات الإسلامية والعربية مؤسسة جامعية من مؤسسات التعليم العالي في الدولة وهي واحدة من منارات العلم في دبي ومركز رافد لتنمية الثروة البشرية في دولة الإمارات.

قام على تأسيسها السيد جمعة الماجد وتعهدها بالإشراف والرعاية مع فئة مخلصة من أبناء هذا البلد آمنت بفضل العلم وشرف التعليم.

- رعت حكومة دبي هذه الخطوة المباركة وجسّدها قرار مجلس الأمناء الصادر في عام ١٤٠٧هـ الموافق العام الجامعي ١٩٨٧/١٩٨٦م.
- صدر قرار رئيس جامعة الأزهر رقم ١٩٩٥م لسنة ١٩٩١ بتاريخ ١٩٩١/٧/٩ بمعادلة الشهادة التي تمنحها الكلية بشهادة الجامعة
   الأزهرية.
- وبتاريخ ١٤١٤/٤/٢هـ الموافق ١٩٩٣/٩/١٨ أصدر معالي سمو الشيخ نهيان بن مبارك آل نهيان وزير التعليم العالي والبحث العلمي في دولة الإمارات القرار رقم (٥٣) لسنة ١٩٩٣م بالترخيص للكلية بالعمل في مجال التعليم العالي.
- ثم أصدر القرار رقم (٧٧) لسنة ١٩٩٤م في شأن معادلة درجة البكالوريوس في الدراسات الإسلامية والعربية الصادرة عن الكلية بالدرجة الجامعية الأولى في الدراسات الإسلامية.
- ثم صدر القرار رقم (٥٥) لسنة ١٩٩٧م في شأن معادلة درجة البكالوريوس في اللغة العربية التي تمنحها كلية الدراسات الإسلامية والعربية بدبي بالدرجة الجامعية الأولى في هذا التخصص.
- ضمّت الكلية في العام الجامعي التاسع والعشرين ١٤٣٦/١٤٣٥هـ الموافق ٢٠١٥/٢٠١٤م (٣٠٢) طالب (٢٥٢٢) طالبة في مرحلة الدراسات العليا برنامجي الماجستير والدكتوراه.
- احتفلت بتخريج الرعيل الأول من طلابها في ٢٣ شعبان ١٤١٢هـ الموافق ١٩٩٢/١٢/٢٦م تحت رعاية صاحب السمو الشيخ
   مكتوم بن راشد آل مكتوم نائب رئيس الدولة رئيس مجلس الوزراء حاكم دبي رحمه الله.
  - واحتفلت الكلية بتخريج الدفعة الثانية من طلابها والأولى من طالباتها في ١٤١٣/١٠/٢٩هـ الموافق ١٩٩٣/٤/٢١م.
- ستحتفل الكلية هذا العام ٢٠١٥/٢٠١٤م بتخريج الدفعة الخامسة والعشرين من الطلاب والدفعة الرابعة والعشرين من الطالبات في
   تخصّص الدراسات الإسلامية ، والدفعة الحادية عشرة من الطلاب والدفعة السابعة عشرة من الطالبات في تخصص اللغة العربية وآدابها .

#### ٢- الدراسات العليا بالكلية خطوة رائدة:

أنشئ قسم الدراسات العليا بالكلية في العام الجامعي ١٩٩٦/٩٥ ليحقق غرضاً سامياً وهدفاً نبيلاً، وهو إعداد مجموعة من طلبة هذه الدولة للتعمّق في الدرس والبحث والقيام بالمهام المرجوة في الجامعات ودوائر البحث العلمي وسائر المرافق، ولتجنّب مشكلات اغتراب الطلبة عن الأهل والوطن وخاصّة الطالبات.

يخوّل البرنامج الملتحقين به الحصول على درجة الماجستير في الشريعة الإسلامية واللغة العربية وآدابها والتسجيل فيما بعد في برنامج المكتوراه في الفقه الذي شرع فيه بدءاً من العام ٢٠٠٥/٢٠٠٤م.

افتتحت الكلية بدءاً من العام ٢٠٠٨/٢٠٠٧ برنامج الدكتوراه في اللغة العربية وآدابها شعبتي الأدب والنقد واللغة والنحو.

وقد صدر قرار معالي وزير التعليم العالي والبحث العلمي رقم (٥٦) لسنة ١٩٩٧م بمعادلة درجة الدبلوم العالي في الفقه الإسلامي التي تمنحها بدرجة الدبلوم العالي في هذا التخصّص.

كما صدر القرار رقم (٥٧) لسنة ١٩٩٧م بمعادلة درجة الماجستير في الشريعة الإسلامية (الفقه) و(أصول الفقه) التي تمنحها الكلية بدرجة الماجستير في هذين التخصّصين.

تخرجت (۱۷۹) طالبة من برنامج الدراسات العليا في الكلية منهن (۸۷) طالبة من ماجستير الشريعة الإسلامية تخصص (الفقه، أصول الفقه) و(۷۷) طالبة من ماجستير اللغة العربية وآدابها شعبتي (اللغة والنحو، والأدب والنقد) و (۲۲) طالبة في الدكتوراه (۱۲) في قسم الشريعة و (۱۷) طالبات في الدكتوراه قسم اللغة العربية وذلك منذ انطلاق البرنامج.

#### ٣- الرؤية - الرسالة - الأهداف:

أ - الرؤية : تعمل الكلية على «أن تكون مؤسسة تعليمية رائدة ذات كفاءة علمية وبحثية تسهم في تأكيد الهوية الثقافية للمجتمع الإماراتي، بالتركيز على تعميق الوعى بالعلوم الإسلامية واللغة العربية، والمعارف المحققة لمتطلبات العصر».

<u>ب- الرسالة</u>: «تعمل الكلية على تنمية مستوى الطلبة في الدراسات الإسلامية واللغة العربية وآدابها، وتنمية المهارات الشخصية والقيادية وتوفير بيئة البحث العلمي لتطوير المناهج العلمية وتحقيق التميز الأكاديمي لبناء مجتمع معرفي ذي جودة عالية خدمة للمجتمع».

#### ج- من أهداف متعددة منها: تهدف الكلية إلى تحقيق أهداف متعددة منها:

- ١- الاهداف العلمية: وتشمل ترقية المستوى المعرفي للطالب في مجال تخصصه، في العلوم الاسلامية واللغة العربية وآدابها عن طريق تنمية روح البحث العلمي في المعارف التي تتطلبها الحياة العصرية والحضارية للأمة.
  - ٢ الأهداف العملية ومهاراتها: بما في ذلك ترقية المهارات الإساسية التقليدية والمتجددة قراءة وكتابة وبحثا.
- ٣- الأهداف السلوكية: وذلك بأن نكون الطالب الذي يعمل على أن يرقى بسلوكه لتحقيق القيم الأخلاقية والوطنية التي تنمي عنده حب الوطن والخي والجمال وعمران الأرض، وتحقق عنده تقدير المقومات الأساسية لمفهوم الوطن والدولة وتقدير آفاق المستقبل من أجل الأجيال الصاعدة.
- 3- **مجلس الأمناء**: يقوم مجلس الأمناء بالإشراف على الشؤون العامة للكلية وتوجيهها لتحقيق أهدافها، ويضم المجلس إضافة إلى رئيسه مؤسس، الكلية عدداً من الشخصيات المتميزة التي تجمع بين العلم والمعرفة والرأي والخبرة، ممن عثلون الفعاليات العلمية والاجتماعية والاقتصادية والإدارية في دولة الإمارات العربية المتحدة.
- <u>٥- أقسام الكلية:</u> تضم الكلية أربعة أقسام تشكّل في مجموعها وحدة متكاملة وتمثّل مقرّراتها المتضافرة جميعاً منهاج الكلية
   ولا يتخرّج الطالب إلا بعد نجاحه فيها وهي:
  - ١ قسم الشريعة. ٢ قسم أصول الدين. ٣ قسم اللغة العربية وآدابها. ٤ قسم المتطلبات.
    - وتجدر الإشارة إلى أنّ في الكلية فرعين: فرعاً للطلاب وفرعاً للطالبات.
- في الكلية برنامج للدراسات العليا يضم ماجستير الشريعة الإسلامية تخصص الفقه والأصول، وماجستير اللغة العربية شعبتي
   الأدب والنقد واللغة والنحو، ودكتوراه الشريعة الإسلامية تخصص الفقه والأصول، ودكتوراه اللغة العربية شعبتي الأدب والنقد واللغة والنحو.

#### ٦- نظام الدراسة

- مدة الدراسة للحصول على درجة الإجازة (البكالوريوس) أربع سنوات لحاملي الشهادة الثانوية الشرعية أو الثانوية العامة بفرعيها: العلمي والأدبي أو ما يعادلهما.
  - تقوم الدراسة في الكلية على أساس النظام الفصلي وقد طبق منذ العام الجامعي ٢٠٠٢/٢٠٠١.
    - يلتزم الطالب بالحضور ومتابعة الدروس والبحوث المقرّرة.

#### ٧- أنشطة ثقافية ومجتمعية

- تنظم الكلية في كلّ سنة موسماً ثقافياً يحاضر فيه نخبة من العلماء والأساتذة والمفكّرين من داخل الدولة وخارجها ويدعى إليه دعه ة عامّة.
- تصدر الكلية هذه المجلة، وهي علمية وفكرية محكمة، مرتين كلّ عام وتسمّى باسمها، وتنشر بحوثاً ودراسات جادة للأساتذة والعلماء من داخل الكليّة وخارجها. وتشرف على مشروع الكتاب الجامعي الذي صدر منه لحد الآن (١٢) مؤلفا.
  - تقيم الكلية ندوة علمية دولية في الحديث الشريف كل سنتين.

#### مجلة كلية الدراسات الإسلامية والعربية تصدر عن كلية الدراسات الإسلامية والعربية - دبي

| الاشتراك السَّنويِّ*             |          |                                           |         |          |
|----------------------------------|----------|-------------------------------------------|---------|----------|
| خارج دولة الإمارات<br>(بالدولار) |          | داخل دولة الإمارات<br>(بالدرهم الإماراتي) |         |          |
| الأفراد                          | المؤسسات | الطلبة                                    | الأفراد | المؤسسات |
| ٣٠                               | ٤٠       | 40                                        | ٥٠      | 1        |

جميع أعداد المجلة موجودة على قرص مضغوط (CD) وعلى الراغبين  $\underline{\underline{\omega}}$  اقتنائها الاتصال بسكرتارية المجلة على الرقم: 0.971877000

# قسيهة اللشتراك

| أرجو قبول اشتراكي في مجلة كلية الدراسات الإسلامية والعربية، لمدة () سنة،       |
|--------------------------------------------------------------------------------|
| ابتداء من :                                                                    |
| الاسم:                                                                         |
| العنوان:                                                                       |
| قيمة الاشتراك :                                                                |
| طريقة الدفع **: صك/حوالة مصرفية                                                |
| رقم : تاریخ : / / ۲۰                                                           |
| الرجاء كتابة الصك/الحوالة المصرفية باسم مجلة كلية الدراسات الإسلامية والعربية، |
| دبي، حساب رقم (AE030240001520816487801 - بنك دبي الإسلامي - دبي).              |
| التوقيع:التوقيع:                                                               |
| تملاً هذه القسيمة وترسل مع قيمة الاشتراك إلى العنوان الآتي:                    |
| الأستاذ الدكتور رئيس تحرير مجلة كلية الدراسات الإسلامية والعربية               |
| ص.ب: (٣٤٤١٤)، دبي، دولة الإمارات العربيَّة المُتَّحدة                          |

<sup>\*</sup> قيمة الاشتراك السنوي تشمل التغليف والبريد الجوي.

<sup>\*\*</sup> للمشتركين من داخل الدولة ترسل قيمة الاشتراك على شكل صك أو حوالة مصرفية، ولمن خارج الدولة ترسل حوالة مصرفية.



#### قواعد النشر

# أولاً:

تنشر مجلة كلية الدراسات الإسلامية والعربية البحوث العلمية باللغتين العربية، والإنجليزية، على أن تكون بحوثاً أصيلة مبتكرة تتصف بالموضوعية والشمول والعمق، ولا تتعارض مع القيم الإسلامية، وذلك بعد عرضها على محكمين من خارج هيئة التحرير حسب الأصول العلمية المتعة.

# ثانياً:

تخضع جميع البحوث المقدمة للنشر في المجلة للشروط الآتية:

- 1. ألا يكون البحث قد نشر من قبل أو قدم للنشر إلى جهة أخرى، وألا يكون مستلاً من بحث أو من رسالة أكاديمية نال بها الباحث درجة علمية، وعلى الباحث أن يقدم تعهداً خطياً بذلك عند إرساله إلى المجلة.
- لا يجوز للباحث أن ينشر بحثه بعد قبوله في المجلة في مكان آخر إلا بإذن خطي من رئيس
   التحرير.
- ٣. يراعى في البحوث المتضمنة نصوصاً شرعية ضبط تلك النصوص، وذلك بتوثيق الآيات القرآنية، وتخريج الأحاديث النبوية الشريفة.
- لا يطبع المخطوط بوساطة الحاسوب بمسافات مزدوجة بين الأسطر، على ألا يقل عدد صفحاتها عن (١٥) صفحة بواقع (٥٠٠٠) خمسة آلاف كلمة، ولا يزيد عن (٣٠) صفحة بواقع (١٠٠٠) عشرة آلاف كلمة وحجم الحرف (١٦)، وترسل منه نسخة ورقية، ونسخة إلكترونية تحت برنامج "word 2003" وتكتب أسماء الباحثين باللغتين العربية والإنجليزية، كما تذكر عناوينهم ووظائفهم الحالية ورتبهم العلمية.
- ه. يرفق مع البحث ملخص باللغة العربية وآخر باللغة الإنجليزية، على ألا تزيد كلماته عن
   (٢٠٠) كلمة.
- ٦. ترقم الجداول والأشكال والنماذج المخطوطة والصور التوضيحية وغيرها على التوالي بحسب ورودها في مخطوط البحث، وتزود بعنوانات يشار إلى كل منها بالتسلسل نفسه في متن المخطوط، وتقدم بأوراق منفصلة.
  - ٧. يتبع المنهج العلمي في توثيق البحوث على النحو الآتي:

- \* يشار إلى المصادر والمراجع في متن البحث بأرقام متسلسلة توضع بين قوسين إلى الأعلى (هكذا: (١) (٢)) وتبين بالتفصيل في أسفل الصفحة وفق تسلسلها في المتن.
  - پشار إلى الشروح والملحوظات في متن البحث بنجمة (هكذا: \*) أو أكثر.
- \* تثبث المصادر والمراجع في قائمة آخر البحث مرتبة ترتيباً هجائياً بحسب اسم المؤلف يليه الكتاب والمعلومات الأخرى.
- \* المؤلف، عنوان الكتاب، اسم المحقق (إن وجد)، دار النشر، بلد دار النشر، رقم الطبعة يشار إليها بـ (ط) إن وجدت، التاريخ إن وجد وإلا يشار إليه بـ (د.ت).
- \* البحوث في الدوريات: (اسم المؤلف، عنوان البحث، اسم المجلة، جهة الإصدار، بلد الإصدار، رقم العدد، التاريخ، مكان البحث في المجلة ممثلاً بالصفحات.
- ٨. يلتزم الباحث بإجراء التعديلات التي يطلبها المحكمان على بحثه وفق التقارير المرسلة إليه،
   وموافاة المجلة بنسخة معدلة من البحث.

#### ثالثاً:

- ١. ما ينشر في المجلة من آراء يعبر عن فكر أصحابها، ولا يمثل رأى المجلة بالضرورة.
  - ٢. البحوث المرسلة إلى المجلة لا تعاد إلى أصحابها سواء نشرت أم لم تنشر.
    - ٣. يخضع ترتيب البحوث المقبولة للنشر في المجلة لاعتبارات فنية.
- ٤. يزود الباحث بعد نشر بحثه بنسختين من العدد الذي نشر فيه بحثه، زيادة على (٧)
   مستلات منه.
  - ٥. ترسل البحوث وجميع المراسلات المتعلقة بالمجلة إلى:

رئيس تحرير مجلة كلية الدراسات الإسلامية والعربية ص.ب. ٣٤٤١٤ دبي - دولة الإمارات العربية المتحدة هاتف: ١٩٧١٤٣٧٠٦٥٥٧٠ فاكس ١٩٧١٤٣٩٨٤٣٩٨٠٠٠

أو البريد الألكتروني: E-mail: iascm@emirates.net.ae

#### المحتويــــات

| ● الافتتاحية                                                                                |
|---------------------------------------------------------------------------------------------|
| رئيس التحرير                                                                                |
| ● كلمة المشرف العام: الابتكار والإبداع في البحوث المعاصرة بين الطموحات والتحديات            |
| د. محمد أحمد عبد الرحمن                                                                     |
| <ul> <li>قاعدةُ: (اليسيرمغتفر) وتطبيقاتها في الفقه المالكيّ</li> </ul>                      |
| د. قطب الريسوني                                                                             |
| <ul> <li>حكم الجهر بالبسملة في الصلاة (دراسة فقهية مقارنة)</li> </ul>                       |
| د. جمال شاكر عبد الله                                                                       |
| <ul> <li>• الولي واشتراطه في عقد زواج المرأة بين الفقهاء (الأئمة الأربعة)</li> </ul>        |
| وقوانين الأحوال الشخصية في كل من فلسطين والأردن                                             |
| د. محسن سميح الخالدي - أ. عبد الله محمد خليل حرب                                            |
| <ul> <li>الممارسة الدينية بين التشريعين الإسلامي والدولي</li> </ul>                         |
| أ. د. خلواتي صحراوي                                                                         |
| ● ظواهر نحوية في قراءة ابن كثير                                                             |
| د. جزاء محمد المصاروة - د. نضال محمود الفراية                                               |
| ● الجملة في العربية الفصحى: قراءة في المفهوم والمكونات                                      |
| د. عبد الله ولد أحمدو أبوبكر                                                                |
| <ul> <li>تداولية الاستعارة عند عبد القاهر الجرجاني من خلال كتابه «أسرار البلاغة»</li> </ul> |
| أ. د. خليفة بوجادي                                                                          |
| <ul> <li>سيزيف رمزاً في شعر التفعيلة العربي المعاصر</li> </ul>                              |
| رامي على أبو عايشة                                                                          |

|                        | التَّناصِّ في شعر المديح النَّبويِّ كعب بن مالك نموذجا                                                       |
|------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤٤٠-٣٨٥                | د. سعاد سید محجوب                                                                                            |
|                        | أوقافُ يوسف باشا في القُدسِ الشَّريفِ (١٠٦١هـ/١٦٥١م)                                                         |
| ٤٧٠-٤٤١                | د. إبراهيم حسني ربايعة                                                                                       |
| بويّة إسلاميّة         | حقوق الإنسان بين التصوّر الإسلاميّ والنَّظم الوضعيّة - رؤية تر                                               |
|                        | د. عماد عبدالله محمد الشريفين - د. رائده خالد حمد نصيرات                                                     |
| ٥٣٠-٤٧١                | د. أحلام محمود علي مطالقة                                                                                    |
| 0 1                    | the Internet in Preparing Teachers of Arabic to<br>nguages: The Status of Arabic Language Insti-<br>iversity |
| Dr. Saad Ali Alkahtani |                                                                                                              |

#### الافتتاحية

#### أ.د. أحمد عثمان رحماني رئيس التحرير



للعدد في الحياة البشرية معنى عميق، هو الذي يحسب به الإنسان ما يتعلق بالمتعددات في العوالم الأساسية الثلاثة؛ عالم الأشياء، وعالم الأفعال، بل وعالم الأقوال، ونحن في هذا العدد نقدم حديثا عن عالم الأقوال العلمية، التي تضمنتها مجلة كلية الدراسات الإسلامية والعربية، منذ صدور العدد الأول للمجلة سنة ١٩٩٠، بقرار من مجلس الأمناء، تعبيرا عن رغبتهم في نشر المعرفة وترقية البحث العلمي.

وذلك إيمانا منا بأهمية عالم الأقوال العلمية في الحياة البشرية، حتى قال الله تعالى: ﴿ وَمَنْ اللَّهِ فِيلًا ﴾ وحتى قارن الجاحظ بينها وبين عالم الأفعال في البنيان والتصاوير فقال: «تصنيف الكتب أشد تقييداً للمآثر، على ممر الأيام والدهور، من البنيان؛ لأن البناء لا محالة يدرس، وتعفى رسومه، والكتاب باق، يقع من قرن إلى قرن، ومن أمة إلى أمة، فهو أبداً جديد، والناظر فيه مستفيد، وهو أبلغ في تحصيل المآثر من البنيان والتصاوير».

لكن أي نوع من الأقوال تلك التي اضطلعت بها هذه المجلة التي كانت وستظل تحمل رسالة العلم والنور للمجتمعات العربية؛ بحكم كونها ناطقة أساسا باللغة العربية، وأحيانا حتى باللغة الإنجليزية، متى توفرت البحوث؟

لذلك نود في افتتاحية هذا العدد الحديث عن عالم البحوث العلمية، التي نشرت في ظل مجلة كلية الدراسات الإسلامية والعربية في أعدادها الخمسين، ماذا كانت تقول المجلة في خمس وعشرين سنة للقراء؟ وما حجم المقالات العلمية التي قدمتها؟ وما الحقول المعرفية التي لمستها؟ وما البلدان التي تفاعلت مع أقلامها؟

أما بالنسبة للحقول المعرفية فقد تفاعلت مع معظم المعارف التي تمت إلى العلوم الإسلامية والإنسانية بطرف؛ لتشمل الدراسات القرآنية والحديثية، والفقهية واللغوية والأدب والتاريخ والتربية وعلم النفس. وغيرها من المجالات الثقافية، التي لا تتعارض مع خط الكلية ورؤيتها ورسالتها.

وأما البلدان التي وصلتها أقلامها، والبقاع التي تفاعلت معها، فقد لمست أزيد من ٤٥ جامعة من الجامعات العريقة في العالم العربي، فشملت جامعات من الإمارات والأردن والسعودية والكويت وقطر والبحرين وعمان، واليمن والسودان والمغرب والجزائر وسوريا وماليزيا، والبوسنا.

وأما حجم المقالات التي قدمتها للقراء فقد بلغ ٤٧٠ بحثًا في العلوم الإسلامية، و اللغة العربية

وآدابها، والمجالات الثقافية الأخرى. كعلم التربية والتاريخ وعلم الاجتماع.

وأما مضامين المقولات فقد تنوعت، بتنوع مراحل التطور طبقا لقانون النشوء والتطور؛ إذ كان العدد الأول الذي صدر سنة ١٩٩٠م بحكم النشأة يعتمد على ثلاثة محاور هي: محور البحوث و محور محاضرات الموسم الثقافية، ومحور أخبار الكلية ويتضمن أخبارا عن الأنشطة الثقافية، ومحور عرض الكتب

ولا شك أن هذه البداية التي لم تتضمن من البحوث العلمية سوى محور واحد من مجموع المحاور الأربعة، كانت مقبولة نظرا لطبائع النشوء، إذ تقوم البدايات دائما على النظرة الواسعة، لتضمن الكم الكافي للبقاء والحفاظ على صورة النشر، لكن سرعان ما أخذت سنة التطور تفرض قوانينها، فما جاءت المرحلة الثانية التي كللت بصدور العدد العشرين سنة ٢٠٠١ بثوب جديد وحلة مختلفة يجسدها تغير جذري في المحاور، والإخراج كما وكيفا، حتى أضحى للمجلة موقع في الفهرس الدولي للمجلات، وصنفت في عدد من الفهارس العالمية الخاصة بالمجلات المحكمة، التي تحمل ترقيما دوليا، فصارت تضم محاور في صميم البحوث العلمية هي:

الدراسات القرآنية والحديثية، والفقهية، والأدبية والنقدية، واللغوية والثقافية، بل و تحقيقا لمخطوط صغير، وفتح المجال لمقالات وبحوث باللغة الإنجليزية.

وبحرص ومتابعة من هيئة تحرير المجلة ومشرفها، أصبح لها سمعة أقوى، فتعددت المشاركات من الجامعات المختلفة في العالم العربي، وتطورت طبيعة البحوث شيئًا فشيئًا، واتخذت منحى أكثر تجديدا، من حيث الطرح المنهجي، والموضوعات، وأسلوب الكتابة.

وعلى هذا الأساس لمسنا إقبالا واضحا على النشر من الباحثين من الدولة وخارج الدولة، حتى بلغت البحوث التي وردت للمجلة من خارج الدولة ٢٨٧ بحثا علميا، إضافة إلى ١٨٣ بحثا منشورا لأساتذة باحثين من داخل الدولة.

وكل ذلك يترجم بلغة الإحصاء إسهام المجلة في ترقية البحث العلمي بالوطن، على مستوى الحقول المعرفية المهمة في المجالات التي تحدثنا عن محاورها، إذ سجلنا في الدراسات القرآنية ٧٦ بحثا، وفي الفقه وأصوله، ١٤٧، وفي اللغة ٨١، وفي الأدب ونقده ٦٨، وفي التاريخ والحضارة ٤١ وفي الثقافة العامة ٤٣ وأما البحوث التي نشرت باللغة الإنجليزية فقد بلغت ٩ بحوث.

نسأل الله التوفيق والسداد والنفع للمجتمع والوطن بدولة الإمارات العربية المتحدة وجميع الشعوب التي تقدر قيمة الأقوال العلمية.

رئيس التحرير: أ.د. أحمد عثمان رحماني

# كلمة المشرف العام في العدد (٥٠) من مجلة الكلية: الابتكار والإبداع في البحوث المعاصرة بين الطموحات والتحديات

#### بقلم: الدكتور محمد أحمد عبد الرحمن

الابتكارات فكرة تلمع في ذهن الحصيف الألمعي، فيحولها إلى مشروع عملي سرعان ما يأتي ثمرته اليانعة، التي تعود عليه وعلى الإنسانية بخير وفير، لذلك كان الابتكار في مسيرة التاريخ البشري مؤشرا قويا، للدلالة على حياة الشعوب وعنوان تطورها، وسلما لقياس درجة حيويتها، ومعلما للدلالة على مقامها بين الأمم.

ولكن الابتكار الذي هو سمة المجتمعات الحية، كان ينطلق من مبادرات فردية في الغالب، كما تتجلى في الاكتشافات العلمية، والمبتكرات الأدبية، والنظريات المنهجية.

وقد عبر الشاعر العربي الحكيم أبو العلاء المعري عن كون الابتكار يبدأ بالتربية التي تولد في الإنسان الرغبة في الإبداع، تعبيرا رائعا فقال:

#### وإنى وإن كنت الأخير زمانه \* لآت بما لم تستطعه الأوائل

والحق أننا حين نبحث في تاريخ الابتكارات في العصر الذهبي للأمة العربية الإسلامية، نجد أن المكتشفات كانت وليدة هذه الروح، فاكتشاف علم العروض كان من لمحة في السوق من العلامة (الخليل بن أحمد الفراهيدي ت١٧٠ه ) (۱)، وحين نبحث في ابتكارات الكمياء نجد جابر بن حيان الكوفي ت٢٠٠ه (٢)، هو أول من استخرج حامض الكبريتيك وسماه زيت الزاج، وأول من اكتشف الصودا الكاوية، وأول من استحضر ماء الذهب، وينسب إليه استحضار مركبات أخرى مثل كربونات البوتاسيوم وكربونات الصوديوم. وقد درس خصائص مركبات الزئبق واستحضرها) وقال لوبون: (G.Le Bon) تتألف من كتب جابر موسوعة علمية تحتوي على خلاصة ما وصل إليه علم الكيمياء عند العرب في عصره. وقد اشتملت كتبه على بيان مركبات كيماوية كانت مجهولة قبله. وهو أول من وصف أعمال التقطير والتلور والتدويل.

١- الخليل بن أحمد (١٠٠ - ١٧٠ هـ = ١٧٠ - ٢٨٨ م) هو ابن عمرو بن تميم الفراهيدي الأزدي اليحمدي، من أئمة اللغة والأدب، وواضع علم العروض، أخذه من الموسيقي وكان عارفا بها. وهو أستاذ سيبويه النحويّ. ولد ومات في البصرة،. الأعلام للزركلي (٢/ ٣١٤).

٢- الأعلام للزركلي (٢ / ١٠٣): جابر بن حَيَّان (٠٠٠ - ٢٠٠ هـ = ٢٠٠ - ٨١٥ م) هو جابر بن حيان بن عبد الله الكوفي، أبو موسى: فيلسو ف كيميائي، من أهل الكوفة، وأصله من خراسان. وتوفي بطوس. له تصانيف كثيرة قيل: عددها ٢٣٢ كتابا، وقيل: بلغت خمسمائة. ضاع أكثرها، وتُرجم بعض ما بقي منها إلى اللاتينية. من كتبه (أسرار الكيمياء - ط) و (علم الهيئة - ط) و (أصول الكيمياء - ط) و (العهد - خ) في الكيمياء. وأكثر هذه المخطوطات رسائل. ولجابر شهرة كبيرة عند الافرنج بما نقلوه، من كتبه، في بدء يقظتهم العلمية. قال برتلو (Berthelot: M. لجابر في الكيمياء ما لارسطو طاليس قبله في المنطق.

وحين نبحث في فكرة الطيران وصناعة الزجاج نجد عباس بن فرناس الأندلسيت ٢٧٤هـ) (١) وحين نبحث في الإحصاء والترجمة نجد أبا نصر الفارابيت ٣٣٩هـ مؤلف كاتبي (إحصاء العلوم والتعريف بأغراضها، وإحصاء الإيقاعات في النغم.)

وحين نبحث في تاريخ الابتكارات عند الغرب نجد جهود، نيوتن في الكهرباء، ولاشك أن القائمة تطول، ولكن ما سر الانطلاقة في الابتكارات عند العرب؟ وما الأسباب التي توفرت للعرب حتى ينطلقوا في الابتكارات؟ ولماذا توقفت الآن؟

إذا تأملنا تاريخ البحث في العالم العربي، بل والإسلامي، فإننا سنجد الانطلاقة في الابتكارات الأدبية كانت قبل الإسلام، أما الابتكارات العلمية القوية، بما في ذلك الابتكارات في العلوم اللغوية كالمعاجم وغيرها، والعلوم الشرعية والتاريخية والاجتماعية، فإننا نجدها قد جاءت بعد أن أطلق أفراد المجتمع العنان للطاقة الإبداعية، حين اكتشفوا أن الموهبة الربانية لدى الإنسان كبيرة إلى درجة لا تتصور، وأن على الإنسان ألا يجنح إلى اليأس، والقنوط، والاتكال على الغير فقط لكي يبدع ويبتكر ما لم يكن يحلم به، وقد دلت التجارب التاريخية، على أن الملاحظات العابرة، التي تصدر عن الإنسان الذكي إذاء عدد لا حصر له من المواقف؛ يمكن أن توحي ببريق ملمع، ليشير إلى فكرة تسوق إلى ابتكار نظريات علمية، ذات أبعاد عالية في الحياة بصورها المتعددة؛ في اللغة، وفي الطبيعة، وفي بواطن الأرض، وفي السماء، ولعله لذلك كان طيران الطير في جو السماء ملهما للتفكير في الطيران الذي يعد اليوم من أحسن سبل السفر، الذي يجعل العقل نفسه يتعجب مما يحكم كل هذه الأطنان في السماء، فيدرك معنى قول الله تعالى: ﴿ أَوَلَمْ يَرُواْ إِلَى الطَّيْرِ فَوْقَهُمُ صَنَفْتُ عِنْمُ مَا يُمْسِكُهُنَّ إِلَّا الرَّمْنُ إِلَّهُ بِكُلِّ شَيْء بَصِيرً ﴾ (الملك ١٩).

والأمثلة كثيرة ، وإنما أشرنا إلى هذه التي التفت إليها المفكر العربي عباس بن فرناس، الذي قام بأول تجربة للطيران، ولو أنه لم يفكر بما يكفي في مسألة (الإمساك في السماء) ليكتشف القوانين التي تحكمها، حتى يصل إلى ما هو أصلب من مجرد التفكير في الهيكل الخارجي متمثلا في الأجنعة.

هل من شروط الإبداع الذكاء؟ والموهبة؟ أم من شروط الابتكار الاهتمام والرغبة في الابتكار، وعدم اليأس من ممارسة التجربة؟ أم من شروطها التخلص من عقدة العجز، ومرض الكسل؟

<sup>1-</sup> الأعلام للزركلي (٣/ ٢٦٤): عباس بن فرناس (٠٠٠ - ٣٧٤ هـ = ٠٠٠ - ٨٨٨ م) هو أبو القاسم: مخترع أندلسي. من أهل قرطبة، من موالي بني أمية، وبيته في برابر (تاكرنا) كان في عصر الخليفة عبد الرحمن الثاني ابن الحكم (في القرن التاسع للميلاد). وكان فيلسوفا شاعرا، له علم بالفلك، واتهم في عقيدته. وهو أول من استنبط في الأندلس صناعة الزجاج من الحجارة، وصنع (الميقاتة) لمعرفة الأوقات، ومثل في بيته السماء بنجومها وغيومها وبروقها ورعودها. وأراد تطيير جثمانه، فكسا نفسه الريش، ومدّ له جناحين طار بهما في الجو مسافة بعيدة، ثم سقط فتأذى في ظهره لأنه لم يعمل له ذنبا، ولم يدر أن الطائر إنما يقع على زمكه. فهو أول طيار اخترق الجو.

إن الابتكار يتطلب المحاولة المستمرة في تجديد أسلوب العمل، ومراقبة نتائجه؟ ومقارنة تلك النتائج بما سبق، لملاحظة نسبة التغير في الأداء؛ نتيجة تغير في أساليب العمل.

إن الابتكار يتطلب البحث المستمر في الأسباب والنتائج، وعندئذ ستنمو في مواهبنا قدرات جديدة، وتتحرر طاقات معطلة، تظل قابلة للتطور إلى أبعد الحدود، إننا حين نجتهد ولا نتكاسل، سيكون جهدنا مبذولا من أجل حل مشاكلنا الفكرية والعملية، ومن ثم تتحقق التراكمات التي تنهض بما يسمى الذكاء المكتسب.

إن أكبر عدو للابتكار هو الشعور بالعجز، إنه الوهم الذي يسيطر على عقول الناس، فيظنون أن الابتكار رهن بعدد معين من الناس، أو بمجتمعات معينة من الخلق، وينسون أن المشكل الأساسي يكمن في (الشعور بالعجز) و عادات (الكسل)، فإذا حرر الفرد شعوره بالعجز، واستبدله بالشعور بالقدرة، ملك مبدأ التحديات العلمية، التي توصله إلى المبادرات المثمرة، ولكن لا يكفي أن يكون لنا الشعور بالقدرة، وإنما ينبغي أن يكون لنا المثابرة وحب العمل وكراهية الكسل، إن نحن تجاوزنا هاتين العقبتين استطعنا أن نتحول إلى أفراد يطمحون، ويعملون، ينافسون، يثمرون، يبتكرون، ويبدعون.

إننا في كلية الدراسات الإسلامية والعربية، نملك جهازا قويا من الباحثات الطالبات المجدات، اللواتي يشعر المرء، وهو يتابع بحوثهن بتطور مستمر، ولا شك أن ما أنجز من بحوث في مجالات مختلفة من التخصصات التي تعنى الكلية بدفع عجلة البحث فيها، تتضمن كثيرا من صور الابتكار والإبداع، ولكن ينبغي أن يدرك الباحثون جميعا أساتذة وطلابا بأن مجال الابتكار فيها لم يحقق بعد الطموحات التي أسست الدراسات العليا من أجلها، إننا نطمح الآن إلى أن نكون وحدات بحث تعكف على تنظيم دورات من أجل دفع (روح الابتكار) بقوة، نحو تحقيق أهداف التعليم العالي بالامارات العربية المتحدة.

وهذا هو دور الأقسام بحسب تخصصاتهم العلمية، لذلك لابد من التخطيط لبداية جادة، لأن الانتظار مجلبة للكسل، وتطبيع للباحثين على العادات المعطلة للطاقات العقلية لدى الباحثين.

إن لكل شيء بداية، وبداية الابتكار تتوقف على تحريك إرادة الباحثات والباحثين، وشحن القدرات والمهارات، من أجل الانطلاق نحو آفاق إبداعية لا تعرف التوقف، لأنها عندئذ ستكتسب عادة الحركة، وهي بالطبع ضد عادة السكون تماما. علينا أن نحرك العوامل التي تدفع الباحثين للابتكار.

وإذ نتساءل عن العوامل التي يمكن أن تعين على الاكتشاف والابتكار والإبداع، يمكن التذكير بالعوامل التالية:

١- الانكباب على نص القرآن والحديث الشريف، لما يتضمنان من إشارات علمية في كل مجالات

البحث العلمي؛ ومما يدل على ذلك مطابقة النتائج التي تحققت في العلوم التجريبية كلها لما جاء في القرآن الكريم.

وكذلك ما كان من أبي الأسود الدؤلي إذ هو من ابتكر شكل المصحف. وواضح أن هذه خُطوة أولية في سبيل النحو تتمشى مع قانون النشوء، (١)

- ٢- الاستقرار السياسي ويكفينا اجتهاد أبي بكر الصديق الذي ابتكر أسلوبًا جديدًا في القضاء حين أسند مهمة القضاء إلى عمر بن الخطاب، فيما يمكن أن نطلق عليه «فصل القضاء جزئيًا»؛ لأن أبا بكر كان يقضى بنفسه، ولم يترك القضاء بالكلية (٢).
- ٣- تحسن الظروف الاجتماعية، وقد برهنت على ذلك النتائج التي ظلت تتحقق في الإمارات في عهد الاتحاد.
  - ٤- تشجيع السلطة للعلم بما في ذلك الترجمة وإنشاء المكتبات.
  - ٥- احترام العلماء وتبجيلهم، والنأي بهم عن الأمور التي تبدد الطاقة بغير فائدة.

تلك ملاحظات عابرة نسوقها بهذا الصدد ونحن نتصفح العدد الخمسين من إنتاج المجلة؛ التي ما فتئت تنتظر أقلام المبتكرين الجادين من الباحثات والباحثين، طلابا وأساتذة، وقد أخذت على عاتقها أن تشجع البحث العلمي، وأن تدعم الباحثين بشتى الوسائل الممكنة، حتى لو اقتضى الأمر إنشاء جوائز للابتكار في التخصصات التي تحملت الكلية رسالة القيام بها في المجتمع الإماراتي الطموح.

الدكتور محمد أحمد عبد الرحمن

١- المفصل في تاريخ العرب قبل الإسلام (١٧ / ٤٦): لجواد على.

٢- تاريخ الخلفاء الراشدين الفتوحات والإنجازات السياسية (١/ ٣٤٦).

# البحوث



# قاعدةُ: (اليسير مغتفر) وتطبيقاتها في الفقه المالكيِّ

#### د. قطب الريسوني

أستاذ الفقه وأصوله المشارك بكلية الشريعة بجامعة الشارقة كلية الشريعة/جامعة الشارقة





#### ملخص البحث

عُني الباحث في هذه الدراسة بتأصيل قاعدة (اليسير مغتفر) من خلال بيان معناها الإفرادي والإجمالي، وشروط إعمالها وتنزيلها، وأدلة مشروعيتها من الكتاب والسنة والإجماع وآثار السلف الصالح والمعقول. ثمّ عَزّز الباحث الجانب النظريَّ بتطبيقات فقهية مجتلبة من الفقه المالكيِّ تشد من معاقد القاعدة، وتجلّي أثرها البعيد المتغلّغل في التفريع الفقهيِّ.

وتأدّى الباحث في خاتمة دراسته إلى أن الشّرط في تقريب اليسير وضبطه – بعد وقفة مع اجتهادات المالكية في هذا الباب – هو اعتبار المآلات، وملاحظة المصالح، فمتى كان الضّرر غالباً مستحكماً ضُيّق إهدار اليسير، وحُدّ من اغتفاره؛ إذ في التقييد آنذاك مصلحة ، ورحمة ، وعدل ؛ بل إن القاعدة لا تقرّ في نصابها، وتستو في مقصودها إلا بجراعاة النظر المآلي إعمالاً وتنزيلاً.

ثمّ أوصى الباحث بإعداد معجم لحصر النّظائر الفقهية التي يُغتفر فيها اليسير عند المالكية مع توثيقها والتعليق عليها، خدمة للفقه الإسلاميّ عموماً، والفقه المالكيّ على وجه الخصوص.

#### المقدمة

يزخر الفقه الإسلامي بقواعد راسخة في التيسير، تلمحها مؤصّلةً في كتب الأشباه والنظائر، مبثوثةً في مصنّفات الفروع، شائعةً في مجاميع النوازل، وتستبين مساق التعليل بها، والاستمداد منها كلّما ضاق السبيل، واستحكم الحرج، وخيف فوات مقصود الشرع في الحمل على الوسط، والتّجافي عن الغلوّ. وما زال أهل الاجتهاد والفتوى، إلى يوم الناس، على هدى لائح من هذه القواعد، وفي حياطة صُواها، وإلى ملاذ من رفدها وإصدارها؛ بل لعلّهم أحرص من أسلافهم على الاهتبال بها، وأكثر استمساكاً بحبلها، وشدّاً عليه؛ لتسارع خطى المستجدّات في عصرهم، واشتداد وطأة المضايق في معاشهم!

وكم من ضائقة اجتهادية انفرجت، واشتباه فقهي حُسم، ومنحى استدلالي غُلّب، بقاعدة من قواعد التيسير، وهي مستوحاة - بأصلها وفصلها - من النصوص المتواترة القطعية في رفع الحرج، ودفع الإعنات، وحمل المكلّف على مقتضى الأمر والنّهي برفق، وإسلاس، وليان.

#### ١ - الدراسات السابقة والإضافة المعرفية

وإذا كانت القاعدة الأم: (المشقّة تجلب التيسير) قد أفردت بدراسات مستقلّة برأسها، ووُفّيت حقّها من التأصيل والتنزيل (١)، فإن ما تفرّع عليها من قواعد لم يحظ بالعائد نفسه، وربّا كان حظّه من العناية مبخوساً؛ لانعطاف الأنظار إلى القواعد الكلية، وإيثارها بالتقديم على غيرها.

١- من الكتب المؤلفة في القاعدة:

أ- الإحكام والتقرير لقاعدة المشقة تجلب التيسير، لعدنان محمد أمامة، مؤسسة الرسالة ناشرون، ط ١، ١٤٢٥ هـ / ٢٠٠٤ م.

ب - قاعدة المشقة تجلب التيسير (دراسة نظرية تأصيلية تطبيقية)، ليعقوب الباحسين، مكتبة الرشد، الرياض، ط ٢، ١٤٢٦هـ / ٢٠٠٥م.

وهنا لاح لي أن أفرد قاعدة: (اليسير مغتفر) بدراسة مستقلة محرَّرة تنزع إلى استخلاص مسبوكها النظري، وشد معاقده بتطبيقات مجتلبة من الفقه المالكي، دون أن أزعم لنفسي سبقاً محموداً، أو ريادة مثلى، فقد طرق الباب، وفتق الجلباب - كما يقولون - باحثون قبلي، ووطاًوا الأكناف بأعمال تتفاوت في ميزان الإحسان وفاءً ونقصاً، تبعاً لتفاوت أصحابها في مهارة الاستقراء، ونضو ج الفكر، واستحصاد الآلة.

ولما راجعت قاعدة البيانات بالمكتبات المركزية للجامعات، وعمادات البحث العلمي فيها، وقفت على ثلاث رسائل ماجستير عُنيت بقاعدة (اليسير مغتفر) تأصيلاً وتطبيقاً، ونوقشت بالمعهد العالي للقضاء التابع لجامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية بالرياض، وهي:

- أ- التطبيقات الفقهية لقاعدة (اليسير مغتفر) في الطهارة والصلاة والجنائز لعبد الرحمن بن أحمد الجاسر، رسالة ماجستير مقدَّمة للمعهد العالي للقضاء، قسم الفقه المقارن، الرياض، ١٤١٧هـ.
- ب- التطبيقات الفقهية لقاعدة (اليسير مغتفر) في الزكاة والصوم والحجّ لعبد الله سليمان العبيد، رسالة ماجستير مقدّمة للمعهد العالي للقضاء، قسم الفقه المقارن، الرياض، ١٤١٦ هـ.
- ج- التطبيقات الفقهية لقاعدة (اليسير مغتفر) في البيوع لهاكيا بن محمد كانورتيش، رسالة ماجستير مقدَّمة للمعهد العالي للقضاء، قسم الفقه المقارن، الرياض، ١٤٢٨ / ١٤٢٩ هـ.

وقد تيسَّر لي الوقوف على رسالة الباحث هاكيا كانورتيش، فأطلت التصفَّح في مباحثها، واستخبرت نطاقها أفقاً أفقاً، ومعلماً معلماً، فراقني تصويره المحكم

للمسائل، وإصابته في تنزيل القاعدة عليها، مع حسن عرض، وقوامة منهج، ونصاعة أسلوب. والغريب أن الرّجلَ أعجميُّ اللّسان كما يظهر من اسمه، لكنّه أخذ نفسه بالصّبر على تعلّم العربية، وارتاض بأساليب فصحائها، حتّى انقاد له البيانُ، وواتاه الإحسانُ من بابِ واسع.

وإذا كان الجانبُ التطبيقيُّ للرّسالة قد استوى على سوقه يعجب الزرّاع، فإن الجانبَ التأصيليَّ لابسه قصورٌ من وجوه:

أولاً: اقتصر الباحث في تأصيل القاعدة على الأدلة من الكتاب والسنة، وأغفلَ دليل الإجماع، ودليل المعقول، وآثار الصحابة والتابعين.

ثانياً: فات الباحثَ الاستقراءُ الدّقيقُ لصيغ القاعدة، وبعضها مشهورٌ متداولٌ في أمّات المصادر الفقهية.

ثالثاً: ذكر الباحث في المعنى الإجمالي للقاعدة كلاماً مبتسراً لا يفي بالمراد، ولا يجلّي فقه التقعيد باستيفاء وإيعاء.

رابعاً: عُني الباحث بضبط اليسير في نظر الفقهاء، واجتزأ بضابط واحد هو العرف، وكان من المتعين أن يستقصي ضوابط أخر تتباين بَبْرِ المسألة، وطبيعة المجال.

ومن ثمّ فإن الإضافة المعرفية التي ننشدها لهذه الدراسة تتجلى في الجوانب الآتية:

أولاً: إحكام التأصيل النظري للقاعدة، باستيفاء القول في معناها وصيغها وشروط إعمالها.

ثانياً: توسيع دائرة البحث عن أدلة القاعدة في التراث الفقهي للصحابة

والتابعين وأئمة الفقه.

ثالثاً: اجتلاب تطبيقات القاعدة من مدونات الفقه المالكي، ولعلي لم أسبق إلى ذلك؛ إذ يرد التمثيل لفروع المالكية والتنزيل عليها في الدراسات السابقة تبعاً لا استقلالاً.

رابعاً: استقصاء البحث عن مقادير اليسير عند المالكية، وضوابط اغتفاره، مع التعقيب على ذلك بما يزيد التأصيل جلاء، والضبط إحكاماً. وهذا الجانب مغفولٌ عنه فيما سبق من الدرس التأصيليّ عن القاعدة ؛ لعنايته بالتطبيق في نطاق المذاهب الفقهية الأربعة.

#### ٢ - خطّة الدراسة

نضدت هذه الدراسة على مقدمة وستة مباحث وخاتمة:

- المقدمة: في بيان أهمية القاعدة، وأثر العناية بها، وإبراز مكمن الإضافة المعرفية للدراسة، وخطّتها، ومنهجها المرسوم.
  - المبحث الأول: في بيانِ معنى القاعدة وصيغها.
  - المبحث الثاني: في بيان شروط إعمال القاعدة.
    - المبحث الثالث: في بيان أدلة القاعدة.
  - المبحث الرابع: في بيان القواعد ذات الصلة بالقاعدة.
  - المبحث الخامس: في بيان تطبيقات القاعدة في الفقه المالكي.
    - المبحث السادس: في بيان مقادير اليسير عند المالكية.
  - الخاتمة: في استصفاء نخبة الدراسة، واستجلاء معالمها النظرية والتطبيقية.

#### ٣ منهج الدراسة

إن المنهج الذي آثرت النّسج على نَوْلِه، والتهدّيَ بصُواه في أطوار هذه الدراسة يتجلّى في العناصر الآتية:

أولاً: استقراء الجزئيات والفروع ذات الصلة بالقاعدة، لنظمها في سياقها، وضمّها إلى نظائرها، وكان هذا المنهج مِعْواناً على التئام البناء النظري والتطبيقي، وتلاحم نسجه.

ثانياً: تأصيل الضوابط والمعايير المرجوع إليها عند المالكية في تقدير اليسير واغتفاره.

ثالثاً: نقد منازع بعض المالكية في الضبط والتقدير والتمثيل، مع تحرّي اللّين في العبارة، والأدب في الردّ، والإنصاف في التقدير.

رابعاً: توثيق الأقوال والشّواهد بردّها إلى مظانها، وعزوها إلى أصحابها حرصاً على أمانة العلم، وبركة النقل.

خامساً: تخريج الأحاديث، وبيان رتبتها إذا رويت في غير الصحيحين.

سادساً: شرح الغريب في هامش الدراسة تيسيراً على القارىء، وتوفيةً للفائدة.

سابعاً: الترجمة لبعض فقهاء المالكية ممن تحييفه الغبن، وأسدلت عليه حجب الخمول، أما المشاهير فلم أعرّف بهم؛ إذ المعروف لا يُعرّف كما يقول أصحابنا النحويون.

فالله نسأل أن يجعل هذا العمل خالصاً لوجهه الكريم، وافياً في ميزان الحسنات، نافعاً لأهل العلم والقلم، وله الحمد في الأولى والآخرة.

#### المبحث الأول: معنى القاعدة وصيغها

لعل من العتبات الأولى التي يطأها الباحثُ المؤصِّلُ لقاعدة ما: بيان معناها الإفرادي والإجمالي، واستقراء صيغها الشائعة عند الفقهاء، جمعاً بين المطلبين المضموني والشكلي. وهذا ما سنعنى بالحديث عنه في الفقر الآتية.

#### ١ - شرح مفردات القاعدة

#### تتألّف القاعدة من مفردتين:

الأولى: «اليسير»، مشتقٌ من اليسر، وهو السهولة واللّين والانقياد، وضدّه العسر، وفي الحديث الصحيح: (إن هذا الدين يسر) (٢)، أي: سمح سهل ميسور لا تعمّق فيه ولا تنطّع، واليسير: القليل التافه (٣).

وإذا أطلق «اليسير» في اصطلاح الفقهاء فمرادهم: «القليل» (٤)، و «التّافه» (٥)، و «الشّيء الخفيف» (٦) و «الشّيء القريب» (٧).

الثانية: «مغتفر» اسم مفعول من اغتفر، أي: مغفور، وأصل الغفر في اللغة: التخطية والستر، يقال: (غفر الله ذنبه): أي: ستره وتجاوز عنه، والمغفرة: التجاوز عن الذنوب، والإسبال عليها برداء العفو (^).

٢- أخرجه البخاري في كتاب الإيمان، باب الدين يسر، رقم: ٣٩.

٣- ابن منظور، لسان العرب، ٥/ ٢٩٥، والرازي، مختار الصحاح، ص ٦٣٦، والفيروزآبادي، القاموس
 المحيط، ١/ ٦٤٣.

٤- سحنون، المدونة، ١/ ٢٥٥، واللخمي، التبصرة، ٢/ ٣٧٣، والقاضي عبد الوهاب، التلقين، ص ٦٤، والرجراجي، مناهج التحصيل، ١/ ١٢٥.

٥- اللخمي، التبصرة ٢/ ٧٣٩، والشاطبي، الاعتصام، ٢/ ٣٧٣.

٦- ابن رشد، البيان والتحصيل، ٢/ ٣٧١، وابن أبي زيد، النوادر والزيادات، ٢/ ١٩٠، واللخمي، التبصرة، ٣/ ٩٤٣.

٧- الشاطبي، الفتاوى، ص ١٥٩.

ابن منظور، لسان العرب، ٥/ ٢٥، والرازي، مختار الصحاح، ص ٤١٧.

ولا يشذّ استعمال الفقهاء لمصطلح «الاغتفار» عن فلك الدلالة اللغوية، فالمراد به في اصطلاحهم عند الإطلاق: التجاوز عن الأشياء القليلة، والعفو عما يشقّ التصوّن عنه، والتسامح في اليسير التافه الذي لا عبرة به في الأحكام.

#### ٢ - المعنى الإجمالي للقاعدة

معنى القاعدة: أن الشيء اليسير التافه في حكم المعدوم، فلا يلتفت إليه، ولا يعتد به، درءاً لمشقة الاحتراز منه، والتصوّن عنه، فالشأن فيه العفو والتسامح والاغتفار؛ إذ لو كلّف المكلّف بالاجتناب والإزالة وتحرّي الأكمل الأمثل لضيّق ذلك متنفّسه ومضطربه في عباداته وتصرّفاته، وأجهده غاية

الإجهاد، وشَجَرَهُ عن مهمّات الأشغال. قال الشاطبي: (التافه في حكم العدم؛ ولذلك لا تنصرف إليه الأغراض في الغالب، وأن المشاحة في اليسير قد تؤدي إلى الحرج والمشقة، وهما مرفوعان عن المكلّف) (١)، ثم شدّ نطاق هذه القاعدة الذهبية بتمثيل محكم فقال: (فوجب أن يُسامح في بعض أنواع الغرر التي لا ينفكّ عنها؛ إذ يشقّ طلب الانفكاك عنها، فسومح المكلّف بيسير الغرر؛ لضيق الاحتراز مع تفاهة ما يحصل من الغرر) (١٠٠).

ومنخول القول: إن مراد الفقهاء من هذه القاعدة أن يُعفى عن القليل من الأشياء، واليسير من الأفعال، والهين من النقص والخلل، إذا تعذّر الاحتراز عنه، ولزم من مراعاته الحرج المدفوع شرعاً؛ إذ الحقير التافه في حكم المعدوم، والعبرة بالأغلب، والأكثر يسدّ مسدّ الكلّ.

<sup>9-</sup> الشاطبي، الاعتصام، ٢ / ٣٧٣.

۱۰ - نفسه، ۲ / ۲۷۳.

## ٣- صيغ القاعدة

عبر الفقهاء عن قاعدة (اليسير مغتفر) (١١) بصيغ شتّى، تتفاوت دقّة وإحكاماً ورجحاناً في ميزان الصناعة التعريفية. وليس من وكدي هنا عقدُ الموازنة بين هذه الصّيغ، وبيان تفاضلها، وحسبي التمثيل لها في استعمالات الفقهاء على سبيل توثيق القاعدة، واستجلاء بعدها المصدريّ.

- أ- قال أبو بكر الجصاص (ت ٣٧٠هـ): (العمل اليسير معفوُّ عنه) (١٢)، واستعمل الصيغة نفسها أبو الحسن الماوردي (ت ٤٥٠هـ) في (الحاوي) (١٣).
- ب-قال أبو زيد الدبوسي (ت ٤٣٠هه) في سياق بيان أصول الإمام أبي حنيفة وصاحبيه: (القليل من الأشياء معفوٌّ عنه) (١٤)، وقال في سياق آخر: (اليسيرُ معفوٌّ عنه) (١٥).
  - ج قال ابن قدامة المقدسي (ت ٦٢٠ هـ): (اليسيرُ تجري المسامحة فيه) (١٦).
    - د- قال ابن الحاجب (ت ٦٤٦): (يُغتفر اليسيرُ) (١٧٠).
- هـ قال ابن مفلح الحنبلي (ت ٧٣٦ هـ): (الشّيءُ اليسيرُ الذي لا يضبط، لا يلتفت إليه) (١٩)، وقال: (اليسيرُ لا حكم له في أشياء كثيرة) (١٩).

۱۱- استعمل هذه الصيغة المحكمة للقاعدة جمع غفير من الفقهاء، نعد منهم: ابن همام في (فتح القدير)، ٧ ٢/ ١٥، والزرقاني في (شرح الموطأ)، ٢ / ١٤٥، وابن راشد القفصي في (المذهب في مسائل المذهب)، ١ / ١٠٧.

١٢- الجصاص، أحكام القرآن، ٣/ ٢٤٦.

١٣ - الماوردي، الحاوي الكبير، ٢ / ٤٣٤.

١٤- الدبوسي، تأسيس النظر، ص ٤٥.

١٥- نفسه، ص ٦٢.

١٦- ابن قدامة، المغنى، ١٣ / ١٣٣.

١٧- ابن الحاجب، جامع الأمهات، ص ٨٠.

١٨- ابن مفلح، المبدع، ٤/ ١٧١.

<sup>-</sup> ۱۹ نفسه، ۲/ ۲۹۶.

- و- قال ابن راشد القفصى (ت ٧٣٦هـ): (اليسيرُ عفقٌ) (٢٠).
- ز- قال أبو إسحاق الشاطبي (ت ٧٩٠هـ): (التَّافه في حكم العدم) (٢١).

#### المبحث الثاني: شروط إعمال القاعدة

لا يؤخذ بقاعدة: (اليسير مغتفر) على إطلاقها، فيُهدر اليسير في كل حالة، ويُتجاوز عنه في أي موضع؛ بل إن للقاعدة شروطاً تُقيَّد بها، فتضبط منحى إعمالها وتنزيلها، وتضعها في نصابها غير زائغة ولا حائلة؛ ذلك أن الشارع شدّد في يسير لا يُهدر، وساواه بالكثير حكماً وجزاءً، ومن هذه البابة قول الرسول في يسير لا يُهدر، فقليله حرام) (٢٢)، فلا يشرب اليسير من الخمر بدعوى أن التافه لا حكم له، والقليل لا عبرة به، إلا إذا ألجأت الضرورة إلى ذلك، فيباح المحظور مقيَّداً بمحلّه وعذره.

ولا يذهبن عنك أن من صلب فقه القاعدة، وصميم فحواها، أن تُدرك شروط إعمالها، قطعاً لدابر اللّبس، وإجلاء لمقصود التّقعيد، ومن ثم فإن ما يُغتفر ليسارته وحقارته:

اليسير الذي يشق التصوّن عنه، كقليل النجاسة، ويسير الغرر، وذلك لعسر الاحتراز وعموم البلوى. قال الجويني في ضابط النجاسات المعفوّ عنها: (ما يتعذّر التصوّن عنه جدّاً، وإن كان متصوّراً على العسر والمشقّة معفوُّ عنه)
 وقال الشاطبي: (فوجب أن يُسامح في بعض أنواع الغرر التي لا ينفك " "")، وقال الشاطبي: (فوجب أن يُسامح في بعض أنواع الغرر التي لا ينفك

٢٠ ابن راشد، المذهب في مسائل المذهب، ١ / ٢٢٣.

٢١- الشاطبي، الاعتصام، ٢/ ٣٧٣.

٢٢ أخرجه أبو داود في كتاب الأشربة، باب النهي عن المسكر، برقم: ٣٦٨١، والترمذي في كتاب الأشربة، باب ما جاء في ما أسكر كثيره فقليله حرام، برقم: ١٨٦٥، وابن ماجه، في كتاب الأشربة، باب ما أسكر كثيره، كثيره فقليله حرام، برقم: ٣٣٩٣، والنسائي في كتاب الأشربة، باب تحريم كل شراب أسكر كثيره، برقم: ٥٦٠٧. قال أبو عيسى: هذا حديث حسن غريب من حديث جابر، وقال ابن حجر في (التلخيص لحبير: ٤/ ٣٧): رجالة ثقات، وعدد له شواهد جمّة، وصحّحه الألباني في (إرواء الغليل: ٨ ٣٤).

٢٣- الجويني، الغياثي، ص ١٩٩ - ٢٠٠.

عنها؛ إذ يشقّ طلب الانفكاك عنها، فسومح المكلّف بيسير الغرر؛ لضيق الاحتراز مع تفاهة ما يحصل من الغرر) (٢٤).

٢- اليسير الذي دلّت النصوص على الترخيص فيه للحاجة والمصلحة كالقدح يُكسر فيتّخذ مكان الشّعب سلسلة من فضة (٢٥)، مع أن النهي وارد عن استعمال آنية الذهب والفضة، والثوب للرجل

يُرخَّص فيه بقدر أصبعين أو ثلاث أو أربع من الحرير (٢٦٠)، وهو حرام على الرجال كما هو معلوم، لكن اغتفر القدر اليسير من الفضة والحرير للحاجة.

٣- اليسير الذي لا تنصرف إليه الأغراض عادةً، ولا يحمل على الخصومة والمشاحّة، لتفاهته وحقارته، وقد ذكر الشاطبيُّ أن الإمام مالكاً أجاز استئجار الأجير بطعامه، واعتلّ بكون الطّعام أمره هيّنٌ، والمشاحّة فيه لا تقع عادةً بين الناس (٢٧).

اليسير الذي يستهلك في عين غالبة، ولا يبقى له أثر من طعم أو لون أو رائحة، فيُستصحب حكم الغالب، ويعفى عن المغلوب لفناء عينة المستهلكة.
قال الدمياطي في سياق الحديث عن حدّ المسكر: (بخلاف لو شربه «الخمر» في ماء استهلك فيه بحيث لم يبق له طعمٌ ولا لونٌ ولا رائحةٌ، أو أكل خبزاً عجن دققه به، فلا حدّ بذلك؛ لاستهلاك عن الخمر) (٢٨).

٢٤ - الشاطبي، الاعتصام، ٢ / ٣٧٤.

٢٥ انظر: حديث أنس عند البخاري، في كتاب فرض الخمس، باب ما ذكر من درع النبي صلى الله عليه وسلم، برقم: ٣١٠٩.

<sup>77-</sup> انظر: حديث عمر عند البخاري، في كتاب اللباس، باب لبس الحرير وافتراشه للرجال وقدر ما يجوز، برقم: ٥٨٢٨، ومسلم في كتاب اللباس والزينة، باب تحريم استعمال إناء الذهب والفضة على الرجال، برقم: ٢٠٦٩.

٧٧- الشاطبي، الاعتصام، ٢/ ١٤٤.

٢٨- الدمياطي، إعانة الطالبين، ٤/ ١٥٥.

# المبحث الثالث: تأصيل القاعدة

لا جرم أن الأدلة التي تشهد للقاعدة الأم: (المشقة تجلب التيسير) يصلح الاستدلال بها على حجيّة ما تفرّع عنها من قواعد؛ إذ الفرع تابعٌ للأصل في مأخذه وحكمه، بيد أنني لن أطيل باجتلاب الأدلة العامة للقاعدة حسماً لمادة التكرار، وتجنّباً لمُعاد القول.

أما الأدلة الخاصة لقاعدة: (اليسير مغتفر) فيمكن بسطها على النحو الآتي:

## ١ – القرآن الكريم

لا تعدم القاعدة سنداً وشفيعاً في نصوص القرآن الكريم، بيد أن الانتزاع منها تعضيداً للتقعيد، وشدّاً لنطاقه، يحتاج إلى حسن استنباط، وفقاهة نفس.

١- قال تعالى: ﴿ اللَّذِينَ يَجْتَنِبُونَ كَبَيْرِ الْإِثْمِ وَٱلْفَوْحِشَ إِلَّا ٱللَّمَ ۚ إِنَّ رَبَّكَ وَسِعُ ٱلْمَغْفِرَةِ ﴾ (٢٩)،
 واللَّممُ هو: الصّغائر التي لا يسلم من الوقوع فيها إلا من عصمه الله وحفظه
 (٣٠).

ووجه الاستدلال بالآية: أن اللَّمم ذنوب يسيرة إذا ما قيست بالكبائر، فوعد الله تعالى باغتفارها، إلا أن يصرّ العاصي على التمادي على الصغيرة والإيغال فيها فتصبح كبيرة بسبب الاجتراء والاستخفاف.

٢- قال تعالى: ﴿ وَلْتَأْتِ طَآبِفَةُ أُخْرَى لَهُ يُصَلُواْ فَلْيُصَلُواْ مَعَكَ وَلْيَأْخُذُواْ حِذْرَهُمْ
 وَأَسْلِحَتُهُمُ ۗ ﴾ (٣١).

ووجه الاستدلال بالآية: أن الله تعالى رخّص في حمل السلاح في صلاة

٢٩ - النجم: ٣٢.

٣٠- القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، ١٧ / ١٠٦.

۳۱- النساء: ۱۰۲.

الخوف، وهو عملٌ ليس من جنس أعمالها، لكنّه اغتفر ليسارته. قال أبو بكر الجصاص: (ولما جاز أخذ السّلاح في الصلاة، وذلك عملٌ فيها، دلّ على أن العمل اليسير معفقٌ عنه فيها) (٣٢).

## ٢ - السنة النبوية

تزخر السنة النبوية بأحاديث صحيحة صريحة في اغتفار اليسير، والتجاوز عنه لعسر الاحتراز، أو قيام الحاجة، ونجتزىء للتمثيل بما يأتى:

أ- خطب عمر بن الخطاب على بالجابية فقال: (نهي نبي الله على عن لبس الحرير إلا موضع أصبعين أو ثلاث أو أربع) (٣٣).

ووجه الاستدلال بالحديث: أن النبي الله رخص للرجال في لبس قدر من الحرير لا يتجاوز الأصبعين أو الثلاث أو الأربع، وهذا قدر يسير مغتفر يسامح فيه للحاجة، وربما يكون في سدى الثوب لا في لحمته.

قال المازري تعليقاً على فقه هذا الحديث: (ودليل إجازة اليسير منه، أي: الحرير، ما خرّجه مسلم. . . فدلّ هذا على جواز العلم اليسير يكون في الثوب) (٣٤).

ب - عن أنس بن مالك رأن قدح النبي الشانك الشعب سلسلة من فضة) (أن قدح النبي الشي الكسر فاتخذ مكان الشعب سلسلة من فضة) (من فضة).

ووجه الاستدلال بالحديث: أن استعمال آنية الفضة والذهب في الأكل

٣٢- الجصاص، أحكام القرآن، ٢ / ٣٣١.

٣٣- أخرجه البخاري في كتاب اللباس، باب لبس الحرير وافتراشه للرجال وقدر ما يجوز منه، برقم: ٥٨٢٨، ومسلم في كتاب اللباس والزينة، باب تحريم استعمال إناء الذهب والفضة على الرجال، برقم: ٢٠٦٩، واللفظ لمسلم.

٣٤- المازري، المعلم بفوائد مسلم، ٣/ ٧٥.

٣٥- أخرجه البخاري، في كتاب فرض الخمس، باب ما ذكر من درع النبي رقم: ٣١٠٩.

والشرب حرام، لكن موضع الشعب لما كان يسيراً اغتفر ملؤه وجبره بشيء من الفضة؛ لأن اليسير لا يلتفت إليه في الأحكام.

قال القاضي عبد الوهاب البغدادي انتزاعاً من فقه الحديث: (يجوز استعمال المضبّب (٣٦٠) إذا كان شيئاً يسيراً) (٣٧٠).

ج - حدیث عائشة رضي الله عنها مرفوعاً: (إذا ذهب أحدكم إلى الغائط فليذهب معه بثلاثة أحجار يستطيب بهن فإنها تجزىء عنه) (٣٨).

ووجه الاستدلال بالحديث: أن الشارع عفا عن موضع الاستجمار بالحجر، مع انعقاد الإجماع أن ذلك لا يزيل أثر النجاسة، بدليل أن المستجمر لو جلس في ماء قليل لنجسه، ويؤخذ من هذا عفو الشّارع عن يسير النجاسة لعموم البلوى وعسر الاحتراز (٣٩).

د- عن ابن عباس رضي الله عنهما (أن رسول الله الله الله الله عنهما وأى جبنة فقال: ما هذا ؟ فقالوا: هذا طعام يصنع بأرض العجم! قال: فقال رسول الله الله ضعوا فيه السكين واذكروا اسم الله وكلوا) (٠٤٠).

٣٦- المراد بالمضبّب: الإناء المضبّب بالفضة.

٣٧- نقله المازري في المعلم، ٣/ ٧٣.

٣٨- أخرجه أبو داود في كتاب الطهارة، باب الاستنجاء بالحجارة، برقم: ٤٠، والدارمي في كتاب الطهارة، باب الاستطابة، برقم: ٦٦٨، وذكر ابن حجر في (التلخيص الحبير: ١ / ١٠٩) أن الدارقطني صحّحه في العلل، وحسّنه الألباني في (صحيح سنن أبي داود، ١ / ٢١).

٣٩- البابرتي، شرح العناية مع فتح القدير، ١/ ١٤٠.

<sup>•</sup>٤- أخرجه البيهقي في السّن الكبرى، باب أكل الجبن، برقم: ١٩٤٦٩، ويشهد له حديث ابن عمر عند أبي داود، في كتاب الأطعمة، باب أكل الجبن، برقم: ٣٨١٩، وفيه: (أن النبي على أتي بجبنة في تبوك فدعا بسكين فسمّى وقطع)، وعلق عليه الألباني في (صحيح سنن أبي داود: ٢ / ٤٥١) بقوله: (حسن الإسناد).

ووجه الاستدلال بالحديث: أن الجبن ينعقد في بلد العجم بإنفحة (١٠) الميتة؛ إذ كانت ذبائح أهل فارس ميتة، وقد تجاوز الرسول على عن ذلك لكون الإنفحة تستهلك في الجبن، فتفنى عينها، ولا يبقى لها من أثر، والعبرة بالكثير الغالب، لا باليسير المغلوب.

## ٣- آثار الصحابة والتابعين وأئمة الفقه

أ- قالت عائشة رقد كان يكون لإحدانا الدّرع (٢١٠)، فيه تحيض، وفيه تصيبها الجنابة، ثم ترى فيه قطرةً من دم، فتَقْصَعُهُ (٢١٠) بريقها) (٢١٠).

ووجه الاستدلال بهذا الأثر: أن القصع بالرّيق لا يُطّهر، لكن عُفي عن اليسير الذي يبقى من قطرة الدم بعد قَصْعِها لعسر الاحتراز، ويبعد ألا يطلع النبي على على مثل هذا.

ب-سئل عمر بن الخطاب عن القليل من النجاسة في الثوب فأجاب: (إذا كان مثل ظفري هذا، لا يمنع جواز الصلاة) (١٤٥).

ولو صحّ أثر عمر ﷺ لكان نصّاً صريحاً في اغتفار اليسير، ودليلاً معضّداً للقاعدة، إلا أنني لم أقف عليه مسنداً؛ وإنما كثر وروده في مصادر الفقه الحنفي.

<sup>13-</sup> الإنفحة: الكرش، ولا تكون الإنفحة إلا لكل ذي كرش، وهو شيء يستخرج من بطنه، أصفر يعصر في صوفة مبتلة في اللبن فيغلظ كالجبن، ولا يسمى إنفحة إلا وهو رضيع، فإذا رعى قيل: استكرش، أي: صارت إنفحته كرشاً. انظر: ابن منظور، لسان العرب، ٢ / ٦٢٤.

وجاء في تعريف الإنفحة: (مادة بيضاء صفراوية في وعاء جدلي، يستخرج من بطن الجدي أو الحمل الرضيع، يوضع منها قليل في اللبن الحليب، فينعقد ويتكاثف ويصير جبناً. يسميها الناس في بعض البلدان مجبنة). الموسوعة الفقهية، ٥ / ١٥٥.

٤٢- الدرع: القميص. انظر: الرازي، مختار الصحاح، ص٢٠٣.

٤٣- القصع: شدّة المضغ وشدّ الأسنان بعضها إلى بعض. انظر ابن الأثير، جامع الأصول، ٥ / ١٨٥.

<sup>28-</sup> أخرجه البخاري في كتاب الحيض، باب هل تصلي المرأة في ثوب حاضت فيه، برقم: ٣١٢، وأبو داود في كتاب الطهارة، باب المرأة تغسل ثوبها الذي تلبسه في حيضها، برقم: ٣٥٨، و٣٦٤، واللفظ له.

٥٥- السرخسي، المبسوط، ١ / ٦٠، والكاساني، بدائع الصنائع، ١ / ٨٠. ولم أقف عليه مسنداً.

ج- سئل ابن المسيب رفي عن قدر العدسة من الدم، فقال: (لو كان في ثوبي قدر عدسات ما أعدت منه صلاتي) (٢٤٠).

ووجه الاستدلال بهذا الأثر: أن ابن المسيب يرى قدر العدسة من النجاسة في حيّز اليسير المغتفر، ونظير هذه الفتوى ما رواه عنه ابن أبي شيبة: (أنه كان لا ينصرف من الدم - أي في الصلاة - حتّى يكون مقدار الدّرهم) (٧٤).

د- قال عطاء بن أبي رباح رباح في : (قدر الدرهم قليل) (١٤٠٠)، أي: قدره من الدم يكون في الثوب أو البدن.

ووجه الاستدلال بهذا الأثر: أن عطاء يغتفر القليل من الدم إذا كان قدر الدرهم، فالدرهم عنده في حدّ اليسير.

هـ قال مالك رحمه الله فيمن كانت به قرحة وهو في الصلاة فسال منه دم: (إن كان يسيراً فتله و يمضي في صلاته، وإن كان كثيراً قطع) (٤٩).

ووجه الاستدلال بهذا النصّ: أن مالكاً يغتفر اليسير من الدم في البدن أو الثوب، فلا يوجب قطع الصلاة منه؛ وإنما يفتله المصلّي ويتمُّ صلاته، ونظائر ذلك في فقهه متكاثرة.

و- قال أبو زيد الدبوسي: (الأصل عند أصحابنا الثلاثة: أن القليل من الأشياء معفو عنه) (٥٠).

ووجه الاستدلال بهذا النصّ: أن الدبوسي - وهو من أئمة الحنفية - صرّح بأن اغتفار اليسير من الأشياء أصل محكّم عند أبي حنيفة وصاحبيه.

٤٦ - ابن أبي زيد، النوادر والزيادات، ١ / ١٣٥.

٧٤ - ابن أبي شيبة، المصنّف، ١/ ٣٤٤.

٤٨ - ابن أبي زيد، النوادر والزيادات، ١ / ١٣٥.

٤٩- المدونة، ١/٦٢١.

٥٠- الدبوسي، تأسيس النظر، ص ٤٥.

ز- قال أحمد بن حنبل رحمه الله في المذي: (يُغسل ما أصاب الثّوب منه إلا أن يكون يسيراً) (٥١).

ووجه الاستدلال بهذا الأثر: أن الإمام أحمد يعفو عن يسير المذي إذا أصاب الثوب، فلا يرى غسله، ونظائر ذلك في فقهه قليلة إذا قيست بنظائر الحنفية والمالكية.

#### ٤- الإجماع

حكى الشاطبيُّ في (الموافقات) انعقاد الإجماع على أن الشارع لا يروم التكليف بالأحكام الغليظة الشاقّة، إذ بات معلوماً من الدّين بالضرورة مشروعية الرخص كالقصر والفطر والجمع واستباحة المحرّمات في حال الاضطرار، وكذلك النهي عن التعمّق المفضي إلى بغض الدين، والانقطاع عن صالح الأعمال (٢٥٠).

ولا شك أن التشديد في اغتفار اليسير يناقض هذا الإجماع، ويكرّ عليه بالإبطال؛ إذ مآله إيقاع الحرج، وتكليف الناس من أمرهم عسرا، ولاسيما أن اليسير قد تعمّ به البلوى، ويشقّ التصوّن عنه، إلا بكلفة باهظة مذهلة عن مهمّات الأشغال.

#### ٥ – المعقول

تصطلح الأدلة العقلية على تعضيد القاعدة، وإنهاض حجيّتها، ونصطفي منها دليلين على سبيل التمثيل لا الحصر:

أ- لو شدّد في اغتفار اليسير من الأشياء والأعمال، لكان قصد الشارع من تكاليفه إيقاع الحرج، والتضييق على الناس، لكن التّالي باطل لثبوت التخفيف في

٥١ – ابن قدامة، المغني، ١ / ٧٢٧. ورجّح ابن مفلح عدم العفو عن يسير ذلك في كتابه (الفروع: ١ / ٢٥٦).

٥٢ - الشاطبي، الموفقات، ٢ / ١٢٢.

التّكاليف، والتّرخيص في المضايق، ومراعاة الأعذار في محلّها، مما يترتّب عليه بطلان ما استلزم ذلك.

ب- لو لم يكن اغتفار اليسير قاعدة شرعيّة مرعيّة للزم التناقض والتضارب في أحكام الشارع عند تقرير الرخص في محلّها، وهذا ما يُنزّه عن الحصيف العاقل فضلاً عن الشّارع المعصوم (٥٣).

# المبحث الرابع: القواعد ذات الصّلة بالقاعدة

إن لقاعدة (اليسير مغتفر) صلةً نسب وثيق بقواعد أُخَر، وهي صلةً عموم أو خصوص أو ترادف، ومن هنا تُقسَّم القواعد ذات الصّلة بالقاعدة إلى ثلاثةً أقسام:

## ١ - قواعد أعمّ من قاعدة (اليسير مغتفر)

ثمة قواعد كبرى في التيسير ورفع الحرج تتفرّع عليها قاعدة (اليسير مغتفر)، نعد منها قاعدتين:

أ- قاعدة (المشقة تجلب التيسير)<sup>(30)</sup>، وهي من أمّهات قواعد التيسير، تدور عليها أحكام الفقه، وتتخرّج عليها الرّخص الشرعية. وقاعدة (اليسير مغتفر) مندرجة تحت هذه القاعدة الأمّ؛ ذلك أن التّشديد في اليسير وعدم التّجاوز عنه يفضى إلى المشقّة والإعنات، بسبب عموم البلوى وعُسر الاحتراز.

٥٣- الشاطبي، الموافقات، ٢ / ١٢٢، والبجنوردي، القواعد الفقهية، ١ / ٢١١، ويعقوب الباحسين، قاعدة المشقة تجلب التيسير، ص ٢٢٢.

<sup>08-</sup> العزبن عبد السلام، قواعد الأحكام، ٢ / ٢ - ١٤، وابن السبكي، الأشباه والنظائر، والزركشي، المنثور في القواعد، ٣ / ١٦٩، والسيوطي، الأشباه والنظائر، ص ٧٦، وابن نجيم، الأشباه والنظائر، ص ٨٤.

ب-قاعدة (إذا ضاق الأمر اتسع) (٥٥٥)، وهي شقيقة القاعدة السابقة في نسب اليسر والتيسير؛ إذ ترخص في فسح التخفيف كلما اشتدّت المضايق، وألحّت الضرورات، مع اعتبار أن الضيق الذي يؤذن فيه بالاتساع والانفساح هو ما كان حرجاً زائداً عن المحتمل. ولا شك أن عسر الاحتراز عن اليسير، وعموم الابتلاء به، ضيق يوجب الاتساع والعفو.

# ٢ - قواعد أخص من قاعدة (اليسير مغتفر)

ثمّة قواعد أخصّ من قاعدة (اليسير مغتفر) لتعلقها بباب مخصوص، وجنس معيّن، يغتفر فيه اليسير دون الكثير، نعدّ منها ولا نعدّدها:

- أ- قاعدة (قليل النجاسات معفوٌّ عنه) (٢٥)، أخصّ من قاعدة (اليسير مغتفر)، لتعلّقها بباب النجاسات، والعفو عن يسيرها مما يصيب الأبدان والأثواب.
- ب- قاعدة (النّقص اليسير لا حكم له في أشياء كثيرة) (٥٠٠)، تتعلق بباب الزكاة، وما يُغتفر فيه من النقص اليسير في النصاب كالحبّة والحبّتين.
- ج- قاعدة (يُغتفر يسير الزيادة على وجه المعروف) (٥٥)، تتعلَّق بباب الصرّف والمبادلة بالعدد، واغتفار اليسير على وجه المعروف.
- د- قاعدة (يسير الغرر معفوُّ عنه) (٩٥)، تتعلَّق بباب المعاملات والعقود، وما يلابسها من غرر يسير لا تنفكَ عنه في الغالب لعسر الاحتراز.

<sup>00-</sup> السبكي، الأشباه والنظائر، ١ / ٤٨ - ٤٩، وابن نجيم، الأشباه والنظائر، ص ٩٣، والسيوطي، الأشباه والنظائر، ص ١١١، والزركشي، المنثور في القواعد، ١ / ١٢٠ - ١٢٣،

٥٦- ابن رشد الحفيد، بداية المجتهد، ١ / ١٦٠.

٥٧- البهوتي، كشاف القناع، ٢ / ٣٢٦.

٥٨- أبو بكرُّ بن العربي، المسالك في شرح موطأ مالك، ٦ / ١٠٣.

۵۹ نفسه، ۲ / ۸۳.

هـ قاعدة (العيب اليسير لا يمكن التحرّز عنه فجُعل عفواً) (١٠)، تتعلّق بالمبيعات، وما قد يعتورها من عيب يسير لا يحطّ من القيمة على نحو يضرّ بالمشتري.

وهذه القواعد تصلح أن تكون ضوابط لاغتفار اليسير في أبواب شتّى، وهي بمجموعها فرع عن قاعدة (اليسير مغتفر)، وتطبيقات على هامشها.

## ٣- قواعد في معنى قاعدة (اليسير مغتفر)

ثمة قواعد في معنى قاعدة (اليسير مغتفر)، ورجّا ترادفها في مضمون التقعيد الفقهي، أو في بعض أفراده، ونجتزىء منها للتمثيل بما يأتى:

- أ- قاعدة (الميسور لا يسقط بالمعسور) (١٦)، ومعناها: أن المأمور به إذا لم يتيسّر الإتيان به على الوجه الأكمل ؛ وإنما تيسّر فعل بعضه، سقط اعتبار المتعذّر منه، واستُصحب التكليف في المقدور عليه. وهذا المعنى ملحوظٌ في قاعدة (اليسير مغتفر)؛ إذ اليسير في حكم المُغتفَر المُهدَر، والأكثر يقوم مقام الكلّ.
- ب-قاعدة (ما لا يمكن الاحتراز عنه فهو عفو) (١٢٠)، واليسير يُغتفر لمشقّة الاحتراز عنه فهو عفو) عنه لكونه غالباً كغبار الطريق، أو دقيقاً يتلاشى عن الحواس، أو فاشياً لا تنفكّ عنه المعاملات.
- ج- قاعدة (معظم الشيء يقوم مقام كله) (١٣٠)، واليسير إذا عُفي عنه لم يؤثر في الأحكام؛ لأن العبرة بالأكثر فيسد مسد الكلّ.

٦٠- ابن همام، الهداية، ٤ / ٧٣، وابن قدامة، المغنى، ١٤ / ١١٧.

<sup>71-</sup> العزبن عبد السلام، قواعد الأحكام، ٢/٥، أو، الزركشي، المنثور في القواعد، ٣/ ١٩٨، والسبكي، الأشباه والنظائر، ١/ ١٥٥.

٦٢ - السرخسي، المبسوط، ١/ ٦٣.

٦٣- الزركشي، المنثور في القواعد، ٣ / ١٨٣.

# المبحث الخامس: تطبيقات القاعدة في الفقه المالكي

يزخر الفقه المالكي بمسائل جمّة، ونظائر متكاثرة، تتخرّج عليها قاعدة (اليسير مغتفر)، ولا نؤمّ في هذه الدّراسة غرض عدّها وإحصائها؛ فذلك مما لا يدخل في ذَرْع الباحث، ولا يلتئم بمقام بحثه، وحقّه كتاب مستقلّ برأسه يرتصد لهذا الغرض بعدّة التأني في التصفّح، والجلد على الاستقراء.

وحسبنا في هذه الدراسة أن نجتلب من تطبيقات المالكية للقاعدة ما يعد مشهوراً في مذهبهم، مستفيضاً في أوضاعهم، ناهضاً في شدِّ معاقد التمثيل:

# ١ - مسألة: [العفو عن يسير الدم والقيح والصّديد]

قال مالك في (المدونة) في الرجل يصلّي وفي ثوبه دمٌ يسيرٌ من دم حيضة أو غيرها ثم يراه وهو في الصلاة: (فإنه يمضي على صلاته ولا ينزعه، ولو نزعه لم أر به بأساً، فإن كان دم كثير نزعه واستأنف الصلاة بإقامة) (١٤٠).

واختلف القول عن مالك في يسير القيح والصديد ودم الحيض، فقال مرة: يعفى عن يسيره مثل غيره من الدم، لمّا كان من جنس ما تدعو الضرورة إليه، وقال في (المبسوط): دم الحيض والقيح كالبول والرجيع (٢٥٠)، قليل ذلك وكثيره سواء، والصديد مثله (٢٦٠). واستحسن اللخميّ القول الثاني؛ لأن الضرورة لا تدعو إلى التجاوز عن يسير القيح والصديد (٧٠٠).

والذي مشى عليه الدردير في (أقرب المسالك): أنه يُعفى عن (قدر درهم

٦٤- المدونة، ١/٨١١.

٦٥- الرجيع: الغائط. انظر: الجبي، شرح غريب ألفاظ المدونة، ص١٦.

<sup>77-</sup> المدونة، ١، ١٢٦، وابن أبي زيد، النوادر والزيادات، ١ / ٢١٠، وابن رشد، البيان والتحصيل، ١ / ٢٢٤، واللخمي، التبصرة، ١ / ١٠٩ - ١١٠.

٦٧- اللخمي، التبصرة، ١/٠١١.

من دم وقيح وصديد) (١٨)، ورجّح أن الدرهم في حيّز اليسير تبعاً لابن عبد الحكم، وضعّف القول بأن ما كان قدر الدرهم لا يعفى عنه (١٩).

أما خليل فذكر في (مختصره) أنه يُعفى (عما يعسر. . ودون درهم من دم مطلقاً (<sup>۷۲</sup>) وقيح) وقيد العفو با دون الدرهم البغلي (<sup>۲۷</sup>) وقيح عنده في حيّز الكثير، وهذا الذي مشى عليه صاحب منظومة (اليواقيت الثمينة فيما انتمى لعالم المدينة) (<sup>۳۷</sup>) فقال:

وكل ما يعسر يعفى عنه وهاأنا أذكر بعضاً منه

ودون درهم من الصّديدِ والقيحِ والدّم بلا تقييدِ (١٧٠)

ومنخول المذهب في المسألة: أنه يُغتفر يسير الدم والقيح والصديد في الثوب والبدن والمكان؛ لغلبة الضرورة، وعُسر الاحتراز، على خلاف في مقدار اليسارة، وهل الدّرهم البغليُّ في حيّز الكثير أم اليسير؟

# ٢ - مسألة: [العفو عن الخرق اليسير في الخفّ]

قال مالك في الخرق يكون في الخفِّ: (إن كان قليلاً لا يظهر منه القدم

٦٨- الدردير، الشرح الصغير على أقرب المسالك، ١ / ٧٤.

٦٩- الدردير، الشرح الصغير على أقرب المسالك، ١ / ٧٤ - ٧٠.

٧٠- أي: دون تقييده بكونه من بدن المصلّي، أو غير حيض وخنزير، أو في بدن أو ثوب أو مكان. انظر، عليش، منح الجليل ١/ ٦٦.

٧١- خليل، المختصر، وبهامشه التيسير لمعاني مختصر خليل، ص ٢٩

٧٢- الدرهم البغلي: هو الدائرة التي تكون بباطن ذراع البغل. وقيل: المراد به سكة قديمة تسمى رأس البغل.
 انظر: الدرير، الشرح الصغير على أقرب المسالك، ١/ ٧٤، والصاوي، بلغة السالك بهامش الشرح الصغير، ١/ ٧٤.

٧٧- هو أبو الحسن على الأنصاري السجلماسي (ت ١٠٥٧)، المفسر الفقيه الأصولي. من كتبه: (كفاية الطالب النبيل في حلّ ألفاظ مختصر خليل)، و(شرح المنهج المنتخب إلى قواعد المذهب) و(مسالك الوصول إلى مدارك الأصول). ترجمته في: محمد مخلوف، شجرة النور الزكية، ١٤٣/٧، وكحالة، معجم المؤلفين، ١٤٣/٧.

٧٤- السجلماسي، شرح اليواقيت الثمينة، ١ / ١٦٦.

فليمسح عليه، وإن كان كثيراً فاحشاً يظهر منه القدم فلا يمسح) (٥٠٠). واختلف شيوخ المذهب في بيان مقدار اليسير المغتفر من الخرق، فقال ابن القاسم: إن معنى قول مالك في الخف المخرق الذي أجاز المسح عليه هو الذي لا يدخل منه شيء (٢٠٠)، وحد المتقدّمون اليسير بعدم ظهور القدم أو جلّها، وحدّه البغداديون بإمكان متابعة المشي فيه (٧٠٠)، وحدّه ابن رشد بما دون الثلث (٨٠٠)؛ لأن الثلث آخر حدّ اليسير وأول حدّ الكثير، وعلى قوله مشى خليل في (مختصره) حين قال: (فلا يمسح واسعٌ ، ومخرَّقٌ قدر ثلث القدم) (٢٠٠)، ونظم ذلك السجلماسيُّ في (اليواقيت الثمينة) متحدّثاً عن النظائر التي يعدّ فيها الثلث كثيراً:

والثَّلثُ من جنسِ الكثيرِ واضحُ

ثمّ في الاستحقاقِ والمعاقلَه وخرقِ خفِّ ثمّ حمل العاقلَه (١٠٠)

وقد خالف ابن رشد الحفيد المذهب في هذه المسألة، منتحياً سبيل التيسير، ومؤثراً فسحة العفو، فقال: (هذه المسألة مسكوت عنها، فلو كان فيها حكم مع عموم الابتلاء لبيّنه على، وقد قال تعالى: ﴿ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ ﴾ (١٨).

واختيار ابن رشد هو مذهب الثوري الذي أجاز المسح على الخفّ المخرَّق وإن تفاحش خرقه (٨٣٠)، ما دام يسمّى خفّاً، وقد كانت خفاف المهاجرين والأنصار مخرَّقةً مشقَّقةً مرقَّعةً، ولو كان في ذلك تقييد بالكثير أو اليسير لتوافرت الهمم

٧٥- سحنون، المدونة، ١ / ١٤٣.

٧٦- ابن رشد الجد، البيان والتحصيل، ١/ ٢٠٥ - ٢٠٦.

٧٧- القرافي، الذخيرة، ١/ ٣١٦.

۷۸- ابن رشد الجد، البيان والتحصيل، ١ / ٢٠٥ - ٢٠٦.

٧٩- خليل، المختصر، ص ٣٦.

٨٠- السجلماسي، شرح اليواقيت الثمينة، ٢ / ٥٨٢.

٨١- النحل: ٤٤.

٨٢ - ابن رشد الحفيد، بدالية المجتهد، ١ / ٢٠.

۸۳ نفسه، ۱ / ۲۰.

#### على نقله.

فالمسألة، إذن، مسكوت عنها، والتضييق فيها لا يليق بمعنى الرّخصة المألوفة في المضايق؛ بل يكرّ عليها بالإبطال، فتنتقل إلى معنى العزيمة، وهذا ضرب من التنطّع يجافي مقاصد الشرع الذي سكت عن أشياء تقليلاً للتكاليف، وتخفيفاً عن المكلّف.

# ٣ - مسألة: [العفو عن العمل اليسير في الصلاة]

يُغتفر على المشهور في مذهب المالكية العمل اليسير في الصلاة مما ليس من جنسها، كالإشارة، والتبسّم، والنفث، وحكّ الجلد، ومسّ اللحية، وإصلاح الرّداء. قال ابن القاسم: (ومن كُلّم في الصلاة فأشار برأسه، أو بيده، فلا بأس بذلك بما خفّ، ولا يكثر) (ئم)، وعقد ابن أبي زيد القيرواني في كتابه (النوادر والزيادات) فصلاً في (ذكر ما يُستخفّ من العمل في الصلاة) (مم)، وعدّد خليل في (مختصره) المواضع التي لا يُسجد فيه لليسير من الزيادة والنقصان فقال: (ويسير جهر أو سرّ، وإعلان بكآية، وإعادة سورة فقط لهما، وتكبيرة، وفي إبدالها بسمع الله لمن حمد، وعكسه تأويلان، ولا لإدارة مؤتم، وإصلاح رداء، أو سترة سقطت، أو كمشي صفين لسترة، أو فرجة، أو دفع مارً، أو ذهاب دابته) (مم)، ونظم صاحب (اليواقيت الثمينة) النّظائر التي يُغتفر فيها يسير العمل في الصلاة فقال:

والعملُ القليلُ في الصّلاةِ كالنّفثِ في الثوبِ وكالإنصاتِ والحملُ القليلُ في الصّدِ وابتلاعِ مابين أسنانٍ بلانزاعِ

۸٤- ابن أبي زيد، النوادر والزيادات، ١ / ٢٢٧.

٨٥- ابن أبيّ زيد، النوادر والزيادات، ١ / ٢٢٩ - ٢٣١.

٨٦- خليل، المختصر، ص ٥١ - ٥٢.

والجهرُ والسرُّ القليلان كذا إعلانهُ بآيتينِ أو إذا أعلاد من المسترة أو تبسَّما أعلاد من المسترة أو تبسَّما أو أصلح السّترة أو تبسَّما أو أصلح الرّداء والإدارة لن به يأتمُّ والإشارة (٧٠)

والأصل الذي جرى عليه المالكية في اغتفار يسير العمل في الصلاة حديث عائشة رضي الله عنها قالت: (كان رسول الله على يصلّي والباب مغلقٌ عليه فجئت فاستفتحت، فمشى ففتح لي، ثمّ رجع إلى مصلاه) (^^)، وفي السنة من نظائر ذلك شيء وفير.

# ٤ - مسألة: [العفو عن اليسير مما يشقّ الاحتراز عنه في الصّوم]

قال مالك رحمه الله في الصائم يدخل حلقه الذباب أو الشيء يكون بين أسنانه مثل فلقة الحبّة أو نحوها فيبتلعه مع ريقه: (لا شيء عليه) (١٩٩). وعُفي في المذهب عن الأشياء اليسيرة الغالبة لعسر الاحتراز، وضرورة الملابسة، ك (ذباب، أو غبار طريق، أو دقيق، أو كيل أو جبس لصانعه) (١٩٠)، ورأى أشهب استحباب القضاء في فلقة الحبة وغبار الدقيق خلافاً لمالك وأصحابه، وأنكره ابن أبي زيد في (النوادر) (١١). وقد قعّد ابن راشد القفصي ضابطاً لهذا الباب فقال: (غبار الطريق والذباب معفقٌ عنه) (١٩٠).

٨٧- السجلماسي، شرح اليواقيت الثمينة، ١ / ٢٣٨.

٨٨- أخرجه أبو داود في كتاب الصلاة، باب العمل في الصلاة، برقم: ٩٢٢، وحسنه الألباني في (صحيح سنن أبى داود برقم: ٨١٥)

٨٩- سحنون، المدونة، ١/ ٢٧١.

٩٠- خليل، المختصر، ص ٩١. .

٩١- ابن أبي زيد، النوادر والزيادات، ١/ ٢٩.

٩٢ - ابن راشد، المذهب في مسائل المذهب، ٢ / ٥٢٢.

## ٥ - مسألة: [العفو عن تعجيل الزّكاة قبل الحول بزمن يسير]

اشتهر عند المالكية جواز تعجيل الزكاة عن موعدها بوقت يسير، ولمالك في المسألة قولان: قول في (المعتبية) بعدم الإجزاء (٩٣٠)، وقول في (المدونة) بالإجزاء إذا كان إخراج الزكاة قبل الحول بشيء يسير (٩٤٠)، ولعله عدل عن قوله الأول إيثاراً للتيسير، وجرياً على قاعدته في اغتفار اليسير.

والمشهور عند أصحاب مالك، والمنصور في فقه مذهبه، أن الزّكاة تخرج قرب الحول أو قبله بوقت يسير (٩٥)، وعليه عوّل أبو الحسن السجلماسي في منظومته (اليواقيت الثمينة) حين قال:

بيد أن فقهاء المذهب اختلفوا في حدّ القريب اليسير على أقوال: فقال ابن القاسم: الشهر قريب، وقال ابن حبيب عن أصحاب مالك: الخمسة الأيام والعشرة، وقال ابن المواز: اليوم واليومان، وقيل: خمسة عشر يوماً، حكاه القاضي عياض ولم يعزه لأحد، وقال ابن البر: الأيام اليسيرة، ولم يضع حدّاً (٩٧).

والقول بإخراج الزكاة قبل الحول بوقت يسير يشهد له حديث علي رضي الله عنه: (أن العباس سأل النبي على تعجيل صدقته قبل أن تحلَّ، فرخص في ذلك) (٩٨)، ولا يمكن أن تقاس الزكاة هنا على الصلاة في حكم الحفاظ على المواقيت؟

<sup>97-</sup> ابن رشد، البيان والتحصيل، ٢ / ٣٦٦، واللخمي، التبصرة، ٣ / ٩٤٢.

٩٤- سحنون، المدونة، ١ / ٢٤٣.

<sup>90-</sup> ابن عبد البر، الكافي، ١ / ٣٠٣، واللخمي، التبصرة، ٣ / ٩٤٢ - ٩٤٣، والرجراجي، مناهج التحصيل، ٢٨٣ - ٢٨٣.

<sup>97-</sup> السجلماسي، شرح اليواقيت الثمينة، ١ / ٢٤٧.

<sup>9</sup>۷- اللخمي، التبصرة، ٣/ ٩٤٣، ابن عبد البر، الكافي، ١/ ٣٠٣، والرجراجي، مناهج التحصيل، ٢/ ٢٨٣ - ٢٨٤.

٩٨- أخرجه أبو داودفي كتاب الزكاة، باب في تعجيل الزكاة، برقم: ١٦٢٤، وحسنه الألباني في (صحيح سنن أبي داود: ١ / ٤٥٠)

لأن الصلاة تعبّد محضٌ، وشرعٌ غير معلّل، والزكاة تنطوي على معانٍ مصلحية لا تخفى على نظر البصير بالمقاصد.

# ٦ - مسألة: [العفو عن القطع اليسير في الأضحية]

يُعفى عند المالكية عن القطع اليسير في أذن الأضحية وذنبها، فلا يمنع الإجزاء، قال ابن الحاجب: (وكذلك - أي يمنع إجزاء الأضحية - قطع الأذن، والذَّنَب، ونحوه على المشهور؛ بناء على التعدية والقصر، ويغتفر اليسير، وهو ما دون الثّلث، وفي الثّلث قولان) (٩٩)، وعدّ السجلماسيُّ

القطع اليسير في أجزاء الأضحية من النّظائر التي يغتفر فيها القليل، فقال: وفي الأضاحي القطعُ من ذَنَبٍ أَوْ أُذُنها مغتفرٌ كما رَوَوْا (١٠٠٠)

واختلف فقهاء المذهب في حدّ القطع اليسير، فقيل: الثلث، وقيل: ما دون الثلث (۱۰۱)، وصحّح الباجيُّ القول بأن (ذهاب ثلث الأذن في حيّز اليسير، وذهاب ثلث الأذن في حيّز الكثير؛ لأن الذَّنب ذو لحم وعظم وعصب، والأذن ليس فيه غير طرف جلد، لا يكاد يتألّم بقطعه ولا يستضرّ به، لكنه يُنقصُ الجمال كثيرُهُ) (۲۰۱)، وهذا تفريقُ حسنٌ يعتلّ بتفاوت أجزاء الأضحية منفعةً ووفرة لحم، فإذا عُدَّ الثلث كثيراً في جزء فلا يُعدّ كذلك في جزء آخر، والعبرة بضرر القطع ومآله، وعليه يدور ضبط الكثير واليسير.

وقد عوّل صاحب منظومة (اليواقيت الثّمينة) على اختيار الباجيّ فقال:

والثَّلثُ من جنسِ الكثيرِ واضحُ في ذَنبِ الأَضْحاةِ والجوائحُ

٩٩ - ابن الحاجب، جامع الأمهات، ص ٨٠.

١٠٠- السجلماسي، شرح اليواقيت الثمينة، ١/ ٢٣٩.

١٠١ - اللخمي، التّبصرة، ٤ / ١٥٧٩، والرجراجي، مناهج التحصيل، ٣ / ٢٥٨، .

١٠٢ - الباجي، المنتقى، ٤ / ٢٤٧.

# في قطع ثُلْثِ أُذنِ الأَضْحاةِ قلَّ وفي تصرّفِ الزَّوجاتِ (١٠٣) ٧ مسألة: [العفوعن الجائحة اليسيرة]

إن مذهب المالكية مبنيٌّ على أن الجائحة (١٠٠) في الثّمار لا توضع (١٠٠٠) إلا في الثلث فصاعداً، فإن كانت دون ذلك لم توضع، وهو قول مالك (١٠٠٠)، واعتلَّ لذلك القاضي عبد الوهاب البغدادي بأن المشتري دخل على ذهاب يسير الثمرة مما يعفن أو تأكله عواف الطير وغيره، وأن سلامة الغلّة لا تتصوّر في غالب الأحيان (١٠٠)

وإنما قُدّر عند المالكية يسير الجائحة بما دون الثلث؛ لأن الثّلث في حدّ الكثرة، انتزاعاً من حديث الوصية: (الثلث، والثلث كثير) (١٠٨)، وعوّل على ذلك الدردير في (أقرب المسالك) فقال: (وتوضع جائحةُ الثِّمار ولو كموز ومقاثىء. . . إن أصابت الثُّلث) (١٠٩)، ونظم المسألة ابن عاصم شارحاً ومفصّلاً:

وكلُّ ما لا يُستطاع الدَّفعُ لهْ جائحةٌ مثلُ الرّياحِ المرسَلَهُ وكلُّ ما لا يُستطاع الدّفعُ لهْ جائحةٌ مثلُ الرّياحِ المرسَلَةُ والجيشُ معدودُ من الجوائحِ كفتنةٍ وكالعدوِّ الكاشحِ

١٠٣ - السجلماسي، شرح اليواقيت الثمينة، ٢ / ٥٨٢.

١٠٤ - الجائحة في اصطلاح الفقهاء: آفة لا صنع آدمي فيها. انظر: الفيومي، المصباح المنير، ص ١١٣. وعرّفها ابن عرفة بقوله: (ما أتلف من معجوز عن نفعه عادة قهراً من ثمر أو نبات بعد بيعه). انظر: الرصاع، شرح حدود ابن عرفة ص ٢٨٩.

<sup>100-</sup>المقصود بوضع الجائحة: أن المشتري يرجع بالثمن فيما أصابته الجائحة إذا بلغ الثلث فأكثر؛ لأن الثلث في حد الكثير فوجب تضامن البائع مع المشتري جبراً لضرره. قال ابن الجلاب: (ومن اشترى ثمرة قد بدا صلاحها، فأصابتها جائحة، فأتلفت ثلث مكيلتها فصاعداً، سقط منه من ثمنها بقدر ما تلف منها. وإن كان ما تلف منها أقل من ثلث مكيلتها، مصيبة ذلك من مشتريها، ولا يرجع على البائع بشيء منها). التفريع، ٢/ ١٥١ - ١٥٢.

١٠٦ - سحنون، المدونة، ٣/ ٥٨١، واللخمي، التبصرة، ١٠/ ٤٧٥١.

١٠٧ - القاضي عبد الوهاب، المعونة، ١ / ٧٧.

١٠٨- أخرجه البخاري في كتاب الوصايا، باب أن يترك ورثته أغنياء خير من أن يتكففوا، برقم: ٢٧٤٢. ومسلم في كتاب الوصية، باب الوصية بالثلث، برقم: ١٦٢٨.

١٠٩ - الدردير، الشرح الصغير على أقرب المسالك، ٣/ ٢٤١ - ٢٤٢.

فإن يكنْ من عطشٍ ما اتّفَقا فالوضعُ للثَّمنِ فيهِ مُطلّقا وإن تكن منْ غيرهِ ففي الثَّمرْ ما بلغ الثّلْثَ فأعلى المعتَبرُ (١١٠)

هذا؛ والخلاف قائمٌ في المذهب حول نوع الجائحة وجنس الثمرة، وقد استصفى نخبته، وميّز أقواله الرجراجيُّ (۱۱۱) في (مناهج التحصيل ونتائج لطائف التأويل في شرح المدونة) (۱۱۲)، فليراجع في محلّه توفيةً للفائدة.

# ٨ - مسألة: [العفو عن تقدّم عقد النكاح على الرّضا والإذن بزمن يسير]

قال مالك رحمه الله في الذي زوّج أخته ولم يستشرها فبلغها ذلك فرضيت: (إن كانت في غير البلد أو فيه فتأخر إعلامها لم يجز، وإن قرب جاز) (۱۱۲۱)، وعلى هذا القول أكثر أصحابه، وعليه مشى خليل في مختصره فقال: (وصحَّ إن قَرُبَ رضاها بالبلد) (۱۱۲)، وبه أخذ السلجماسيُّ في منظومته (اليواقيت الثمينة):

وهكذا العقدُ على الإذنِ بمَا منْ زمن يقِلُّ قد تقدَّما (١١٥)

وحد سحنون القربَ المشروط عند مالك بمسيرة ثلاثة أيام مثل ما بين مصر والقُلْزُ م (١١٠٠)، وقيل: ما بين المسجد والدّار (١١٠٠)، وهذا كله استحسان بالذوق الفقهيّ، والأولى أن يحتكم في ضبط القربِ أو الزمن اليسير إلى العرف؛ إذ هو ضابط ما لا حدّ له في الشّرع.

١١٠ - التسولي، البهجة في شرح التحفة، ١ / ٣٤.

١١١–هو أبو الحسن علي بن سعيد الرجراجي المالكي الفقيه الأصولي المتضلّع من الخلاف، لقي بالمشرق جماعة من أهل العلم وأخذ عنهم. وله ترجمة يتيمة في كتاب (نيل الابتهاج) للتنبكتي، ص٣١٦.

١١٢ - الرجراجي، مناهج التحصيل، ٧ / ٣٤٧ - ٣٤٨.

١١٣ - ابن رشد، البيان والتحصيل، ٤ / ٢٦٧، واللخمي، التبصرة، ٤ / ١٨٠٣، والرجراجي، مناهج التحصيل، ٣٧ - ١٨٠٣. وقد اختلفت أقوال مالك في المسألة، وتشقّق في المذهب تأويلها، والقول الذي اقتصرنا عليه مذهب أكثر الأصحاب، وشهّره غير واحد، وعليه تتخرّج القاعدة.

١١٤ - خليل، المختصر، ص ١٤١.

١١٥ - السجلماسي، شرح اليواقيت الثمينة، ١ / ٢٤٦.

١١٦- بلد قديم بُنيُّ في موضعة السُّويس. انظر: المعجم الوسيط، ٢ / ٧٨٣.

١١٧ - الرجراجي، مناهج التحصيل، ٣/ ٣٢٣.

# ٩ - مسألة: [العفو عن التقاط الطعام اليسير وأكله في الحاضرة]

قال مالك رحمه الله فيمن التقط طعاماً في الحاضرة: (يتصدّق به أعجب إليّ، فإن أكله فلا شيء عليه، والتّافه وغيره سواء) (١١٨)، ثم اختلف فقهاء المذهب في المسألة بين من يرى التصدّق بالطّعام ولا شيء عليه، ومن يرى بيعه وتعريفه، فإذا جاء صاحبه فله الثّمن (١١٩).

واستقلّ اللخميُّ باختياره في المسألة فقال: (وأرى أن يُفرَّق بين القليل والكثير؛ فما كان الغالب في مثله أن صاحبه لا يطلبه، وإنما يتفقّده بالحضرة ثم يعرض عنه فلا شيء على واجده أكله أو تصدّق به) (١٢٠).

والحقُّ أن تمييزه بين القليل والكثير له وجهٌ ناهضٌ في الأثر والنظر؛ أما الأثر فلقول النبي على التمرة التي وجدها على الطريق: (لولا أن تكون من الصدقة لأكلتها) ((۱۲۱)، وأما النظر؛ فلأن الغالبَ على الناس الإعراضُ عن الشّيء التّافه، وعدم تفقّده، ولذلك حدَّ اللخميُّ اليسيرَ في هذه المسألة بضابط محكم هو: (ما كان الغالب في مثله أن صاحبه لا يطلبه)، وهذا الضّبط مناسبٌ لسياقِ المسألة، ومعتدُّ عَالَ إهدار اليسير، ودرء ما ينجم عنه من ضرر.

# ١٠ - مسألة: [العفو عن العيب اليسير في المبيع]

المشهور عند المالكية أن العيب الذي يحط من الشمن يسيراً لا يجب الردّبه وإن كان المبيع قائماً؛ وإنما يجب فيه الرّجوع بقيمة العيب كالصّدع في الحائط وأشبهه (١٢٢)، قال ابن عاصم في منظومته (تحفة الحكام):

١١٨ - سحنون، المدونة، ٤ / ٤٥٧.

١١٩ - اللخمي، التبصرة، ٧/ ٣٢٠٥.

۱۲۰ – نفسه، ۷/ ۳۲۰۵.

١٢١ - أخرجه البخاري في كتاب البيوع، باب ما يتنزّه من الشبهات، برقم: ١٩٥٠، ومسلم في كتاب الزكاة، باب تحريم الزكاة على رسول الله على وعلى آله، برقم: ١٠٧١.

١٢٢ - ابن رشد، المقدمات الممهدات، ٢ / ٢٠١١، والقاضي المكناسي، مجالس القضاة والحكام، ١ / ٤٣٥.

للمشتري عيب به كان اسْتَتَرْ في ثمنٍ فخطبُهُ يسيرُ ردُّ ولا بقيمة رجوعُ كالعيب عن صدع جدارٍ بيّنِ بقيمة العيب الذي تعيّنا فما علاً فالردُّ حتماً بالقضا (١٣٣)

وما من الأصولِ بيع وظَهَرْ فان يكن ليس له تأثير فان يكن ليس له تأثير وما لمن صار له المبيع وان يكن ينقص بعض الثَّمنِ فالمشتري له الرّجوعُ ها هنا وإنْ يكنْ لنقصِ ثُلْثهِ اقتضى

فقد عدّ ابن عاصم العيب اليسير ما كان ينقص القيمة بمقدار دون الثلث، فيتعيّن الرجوع فيه بالقيمة لا ردّ المبيع على البائع، وهو قول أبي بكر بن عبد الرحمن (١٢١)، وساق القاضي المكناسي (١٢٥) في عيوب الدّور أقوالاً في حدّ اليسير (٢٢١)، لا ترجع إلى معيار محكم، ولا تراعي أثر الضرر أو حجمه، ولذلك حدّ القاضي عياض الكثير بما أضرّ بالمشتري (٢١٠)، فيكون مفهومه أن اليسير ما انتفى فيه الضرر، وهو ضابطٌ متين يلتفت إلى المآل في تقريب حدّ الكثير واليسير.

# ١١ - مسألة: [العفو عن اقتطاع اليسير من الطريق العام]

قال ابن كنانة: (ليس لأحد أن يزيد من الطرق والأفنية في المدائن والقرى

١٢٣ - التسولي، البهجة في شرح التحفة، ١ / ٤١.

<sup>178 -</sup> القاضي المكناسي، مجالس القضاة والحكام، 1 / ٤٣٧، والتسولي، البهجة في شرح التحفة، ٢ / ١٤٠. ١٢٥ - هو قاضي الجماعة أبو عبد الله محمد بن عبد الله المكناسي (ت ٩١٧ هـ)، كان فقيها مفتياً عارفاً بالنوازل، متضلعاً من الفرائض، له تقييد على الحوفية في الفرائض، ومجالس القضاة والحكام والتنبيه والإعلام فيما أفتاه المفتون وحكم به القضاة من الأوهام. ترجمته في: محمد مخلوف، شجرة النور الزكية، ص ٢٧٥، والحجوي الثعالبي، الفكر السامى في تاريخ الفقه الإسلامي، ٤ / ٢٦٥ - ٢٦٦.

١٢٦ – قال: ابن عتاب: اليسير مّا دون الربع ، وقال آبن رشد: ما دون العشّر، وقال المتأخرون: ما دون العشر مع تخيير المشتري. انظر: القاضي المكناسي، مجالس القضاة والحكام، ١ / ٤٣٨.

۱۲۷ – نفسه، ۱ / ۳۷۷.

في بنائه، ولا أن يعمل فيها حانوتاً، إلا أن يزيد شيئاً يسيراً لا يُضرّ فيه بأحد) (١٢٨)، وسئل أصبغ بن الفرج مفتي الديار المصرية عمن أدخل من الطريق في داره هل يجرح بذلك، فقال: (إن اقتطع ذلك وهو يضرّ بالطريق، وهو يعرف ذلك لا يجهله، أو وقف عليه فلم يبال، لم تجز شهادته، وليهدم ذلك إن أضرّ جدّاً، وإن كانت الطريق واسعة جدّاً، وقد أخذ اليسير لا يضرّ فيه، فلا يهدم) (١٢٩).

والفتويان تجريان على جادة اغتفار اليسير، وتحدّان اليسارة بضابط مآلي هو انتفاء الضّرر، فإذا وُجد الإضرار قُضي بهدم ما بني على الطريق العام، حفظاً للمصلحة العامة، فلا غرو أن يستظهر ابن رشد الجد القول بأن من زاد في طريق المسلمين ما لا يضرّ الطريق لا يُهدم بنيانه، ويرجّح ذلك في فتاويه (١٣٠٠)، وعلى ترجيحه مشى السجلماسيُّ صاحب منظومة (اليواقيت الثمينة) فقال:

جازَ لذي ملكِ من الطّريقِ زيادةٌ قلَّتْ بلا تضييقِ (١٣١)

١٢ - مسألة: [العفو عن تأخير رأس مال السلم عن مجلس العقد بزمن يسير]

قال مالك رحمه الله فيمن أسلم في طعام ولم يضرب لرأس المال أجلاً فافترقا قبل أن يقبض رأس المال: (لا بأس بذلك وإن افتراقا قبل أن يقبض رأس المال إذا قبضه بعد يوم أو يومين أو نحو ذلك) (۱۳۲۱)، وهذا نصُّ صريحٌ في اغتفار تأخير رأس مال السلم عن مجلس العقد بزمن يسير حدّه الإمام مالك باليوم أو اليومين أو نحو ذلك، وعليه عوّل خليل في مختصره حين قال: (شرط السَّلَم: قبضُ المالِ كلّه، أو تأخيره ثلاثاً ولو بشرط) (۱۳۳۳)، وقد شارحه الحطاب: (إذا زاد التأخير على

١٢٨ - ابن أبي زيد، النوادر والزيادات، ٩ / ١٦١.

١٢٩ – نفسه، ٩ / ١٦٢.

١٣٠ - ابن رشد الجد، الفتاوي، ٢ / ١٣٢١، والبيان والتحصيل، ٩ / ٤٠٧.

١٣١ - السجلماسي، شرح اليواقيت الثمينة، ١ / ٢٤٠.

۱۳۲ - سحنون، الله ونة، ٣/ ٨٧.

١٣٣ - خليل، المختصر، ص ٢٣٠.

الثلاثة بغير شرط كان تأخيراً طويلاً؛ لأن حدَّ القصير ما كان دون الثلاث، وأن المشهور أن يُفسخ) (١٣٤).

ووجه المالكية في ذلك أن (ما قارب الشيء يعطى حكمه)، وأن التأخير اليسير مغتفر فأشبه التأخير للتشاغل بالقبض، وهو ليسارته لا يمكن أن يفضي إلى محظور بيع الدّين بالدّين.

# ١٣ - مسألة: [العفو عن الجهالة اليسيرة في بيع ما يكمن في الأرض]

المشهور عند المالكية جواز (شراء الفجل، والجزر، واللفت، والثوم، والبصل، ونحو ذلك مغيباً في الأرض، إذا نظر إلى بعضه، وكان قد استقل ورقه، وأمنت العاهة فيه، وأكل منه) (١٣٥)؛ لأن الحاجة داعية إلى الجواز، فأشبه بيع ما لم يبد صلاحه تبعاً لما بدا صلاحه، أما الجهالة اليسيرة في بيع العين الغائبة الموصوفة فتغتفر إذا توافرت ثلاثة شروط:

أولاً: أن يرى المشتري ظاهر العين الغائبة إذا استقلَّ ورقها، أو أن يقلع منها شيء ويرى.

ثانياً: أن تؤمن العاهة فيها ويأكل من بعضها.

ثالثاً: أن تُخرص إجمالاً، ولا يجوز بيعها من غير خرص بالقيراط أو الفدان (١٣٦).

وإذا روعيت هذه الشروط فإن قدر الجهالة يغدو يسيراً، ومن شأن الناس التغاضي عنه والتسامح فيه؛ لأن التافه في حكم العدم، والحاجة داعية إلى تمشية

١٣٤ - الحطاب، مو اهب الجليل، ٦ / ٤٧٨ - ٤٧٩.

١٣٥ - ابن عبد البر، الكافي، ص ٣٣٠ - ٣٣١.

١٣٦- انظر خلاصة هذه الشروط في: ابن عبد البر، الكافي، ص ٣٣٠ - ٣٣١، والدسوقي، الحاشية على الشرح الكبير، ٣ / ١٨٦.

معاملات لا تنفكُّ عن يسير الغرر.

# ١٤ - مسألة: [العفو عن بيع المال الربويّ بغير جنسه ومعه يسير من جنسه]

مذهب المالكية: أنه يجوز بيع المال الربويِّ بغير جنسه ومعه يسير من جنسه، ويكون اليسير مقصوداً، كشراء مصحف، أو سيف، أو خاتم، وفي شيء من ذلك ذهبٌ أو فضَّةٌ بجنس ما حُلّي به (١٣٧)، بيد أنهم – أي: فقهاء المالكية – اشترطوا لجواز ذلك أربعة شروط:

الأول: أن يكون ذلك الصنف من الحليّ مباحاً استعماله واتخاذه كالسيف والمصحف وخاتم الرجل يكون فيه حلية الفضة.

الثاني: أن يكون ما فيه من الذهب والفضّة تبعاً لقيمة المحلَّى، والثلث وما دونه في حكم التبع، فإن زاد على هذا القدر خرج عن حكم التبعية.

الثالث: أن يكون الحليّ ملتصقاً بالمحلّى على نحو تتعذّر معه الإزالة والانفكاك إلا بحصول المضرّة.

الرابع: تعجيل المعقود عليه من ثمن ومثمن فلو أجّل مُنع بالنّقد (١٣٨).

فإذا تمّت هذه الشروط كاملة غير منقوصة جازَ بيع المحلّى بجنس ما فيه من الحليّ؛ إذ فيها احتراز – عند المالكية – عن ذريعة الرّبا، فضلاً عن أن أمور المسلمين محمولةٌ على الصّحة والسّداد ما أمكن.

## ١٥ - مسألة: [العفو عن يسير الغرر في المعاملات والبيوع]

إن القاعدة المطّردة عند المالكية في باب العقود والمعاملات أن (يسير الغررِ

١٣٧- الباجي، المنتقى، ٤/ ٢٦٩، والمواق، التاج والإكليل، ٤/ ٣٣٠، والدسوقي، الحاشية على الشرح الكبير، ٣/ ٣٨.

١٣٨- الباجي، المنتقى، ٤/ ٢٦٩، والمواق، التاج والإكليل، ٤/ ٣٣٠، والدسوقي، الحاشية على الشرح الكبير، ٣/ ٣٩.

عفوً) (۱۳۹)، ومثّلوا له بأساس الدّار لا يُعلم عمقه ولا عرضه ولا متانته، والإجارة مشاهرةً مع عدم العلم بمقدار الشّهر، وقطن الجبّة واللحاف، والشرب من السّاقي، ودخول الحمام من غير اتفاق على قدر الماء المستعمل، واستئجار الأجير بطعامه (۱۲۰).

ولما كان يشقّ على الناس تنقية معاملاتهم من يسير الغرر، سومح فيه (لضيق الاحتراز مع تفاهة ما يحصل من الغرر) (۱٤١١) ؛ بيد أن المالكية اشترطوا للعفو عنه شروطاً تسعف على تمييز الكثير من اليسير، ويمكن إجمالها فيما يأتي:

أُولاً: أن يتعذّر دفع الغرر، كأساس الدّار لا يُعلم طوله وعرضه ومتانته، ولو اشترط ذلك لانحسر بيع الدور، ووقع الناس في حرج شديد، وقد عبّر المازريُّ عن هذا الشرط ب (ضرورة الارتكاب) (١٤٢٠).

ثانياً: أن يكون الغرر مما لا يتأتّى التحرّز منه إلا بمشقّة فادحة تربو في كلفتها على كلفة الغرر المرتكب، وهنا يتعيّن دفع الأعلى بالأدنى درءاً لأعظم المفسدتين. يقول المقري: (الأصل أن ما لا تخلو البياعات في الغالب عنه، أو لا يتوصّل إليه إلا بإفساد ومشقّة، مغتفر) (١٤٣).

ثالثاً: ألا يكون الغرر حاملاً على الملاحاة والنزاع؛ بل يجري العرف بالتسامح فيه، ويشتهر في معاملات الناس التجاوز عنه، وقد ذكر الشاطبيُّ أن الإمام مالكاً أجاز استئجار الأجير بطعامه، لكون الطعام أمره هينٌ، والناس لا يتشاحّون فيه غالباً (١٤٤).

١٣٩ - المواق، التاج والإكليل، ٤ / ٣٦٥.

١٤٠ - القرافي، الفروق، ٣/ ٢٦٥، والمواق، التاج والإكليل، ٤/ ٣٦٥، والدردير، الشرح الصغير، ٤/ ١٢٣.

١٤١ - الشاطبي، الاعتصام، ٢ / ٣٧٤.

١٤٢ – المواق، التاج والإكليل، ٤ / ٣٦٥.

١٤٣ - المقرى، القواعد، ٢/ ٢٤٠، القاعدة: ٩٢٤.

١٤٤ - الشاطبي، الاعتصام، ٢ / ١٤٤.

رابعاً: أن يقع الغرر في العقود تبعاً لا أصالةً، أي: أن يكون يسير الغرر تابعاً ل (المقصود الأكبر) (١٤٥٠) في المعاقدة ولاحقاً به في توجّه القصد والإرادة، وقد عبر المازري عن هذا الشّرط بقوله: (كون متعلّق اليسير غير مقصود) (١٤٦١)، وألمح إليه السجلماسيُّ صاحب منظومة (اليواقيت الثمينة) بقوله:

والغررُ اليسيرُ دونَ قصدِ للجةِ في البيع من ذا العدِّ (١٤٧)

خامساً: أن يُغتفر الغرر اليسير للحاجة أو المصلحة الرّاجحة، وعبّر خليل في مختصره عن هذا الشرط بقوله: (واغتفر غرزٌ يسيرٌ للحاجة) (١٤٨)، وجلاه المقري تأصيلاً وتنزيلاً في قواعده فقال: (قاعدة: قد يباح بعض الربّا عند مالك، إما للمعروف بالمبادلة (١٤٩)، أو للرفق كالردّ في الدّرهم، ترجيحاً لمصلحتها على مفسدته) (١٥٠).

## المبحث السادس: مقادير اليسير عند المالكية: بيان وتعقيب

ليس من الهين والميسور ضبط اليسير المغتفر بمقادير معلومة وحدود قاطعة، لاختلاف طبيعة المسائل، وتباين مجال التطبيقات، وتفاوت الأنظار الفقهية في التقريب والتقدير. وقد استشعر فقهاء المالكية صعوبة الخوض في مسكوت عنه لا ضابط فيه للشّرع، ولا حدّ العلماء، فقال ابن عبد البر في مساق حديثه عن النجاسة القليلة والماء الكثير: (ولم يجدوا في ذلك حدّاً يجعلونه فرقاً بين القليل

١٤٥ - هذه عبارة شيخ الإسلام ابن تيمية في مجموع التفاوى، ٢٩ / ٥٦.

١٤٦ - المواق، التاج والإكليل، ٤/ ٣٦٥.

١٤٧ - السجماسي، شرح اليواقيت الثمينة، ١ / ٢٣٩.

١٤٨ - خليل، المختصر، ص ٢١٠.

<sup>189-</sup>المبادلة في اصطلاح فقهاء المالكية هي: بيع الذهب بالذهب أو الفضة بالفضة عدداً مع الفارق اليسير للوزن، فيغتفر ذلك على وجه الرفق والمعروف لا المكايسة. انظر: القاضي عبد الوهاب، المعونة، ٢ / ١٠٥٦، وابن الجلاب، التفريع، ٢ / ١٥٦، وابن راشد القفصى، لباب اللباب، ص ١٣٧.

١٥٠ - المقرى، القواعد، ٢/ ١٨٠، القاعدة: ٨٦٨.

والكثير) (١٥١)، وقال الشاطبيُّ في معرض عدَّه لأنواع الغرر اليسير المغتفر: (لكنَّ الفرق بين القليل والكثير غير منصوص عليه في جميع الأمور) (١٥٢).

ومع هذا فالتقريب خير من التعطيل فيما لا يُحدّ ضابطه، ولا يُعلم حدّه، إذا التزمت في ذلك قواعد الشرع، وكان الفقيه صاحب نظر، وذوق، وفقاهة نفس؛ ذلك أن أمور الشرع تُبنى على الضّبط والحسم، تيسيراً للتكليف، وإعانة على الامتثال، وجلباً للمصالح وتكميلها.

واستهداءً بقاعدة (التقريب خير من التّعطيل) (١٥٣)، اجتهد فقهاء المالكية في ضبط اليسير المغتفر قدراً، ومساحةً، وكمّيةً، وزمناً، بحسب طبيعة المسألة المجتهد فيها، ومجال التطبيق، وكان لهم أي المالكية - في هذا الباب سبحٌ طويلٌ، ويدٌ طولى، مع تفاوت ملحوظ في التقدير، وتضاربٍ بيّنٍ في التّقريب، واسترسالٍ في القياس والتخريج.

وليس من شرطي هنا استقراء مقادير اليسير عند المالكية؛ واستيعابها بالعدّ، فذلك محوجٌ إلى دراسة مستقلة برأسها، وحسبي التمثيل لمقادير بارزة مشتهرة أصبحت - بحكم شيعوعتها - ملجأً آمناً وميسوراً لفقهاء المذهب كلماً أعوزهم ضبط اليسير في نصوص الشّرع وكلام المجتهدين.

# ١ - التقدير بالدرهم البغليِّ

المراد بالدرهم البغليِّ عند المالكية: الدائرة السوداء الكائنة في ذراع البغل (١٥٤)، والمعتبر فيه المساحة لا الكمية عند العفو عن يسير الدم والقيح والصّديد في الثوب والبدن والمكان. ومالك -رحمه الله- لا يرى التحديد بالدرهم؛ إذ سئل

١٥١ - ابن عبد البر، الكافي، ١ / ١٥٦.

١٥٢ - الشاطبي، الاعتصام، ٢ / ١٤٤.

١٥٣ - القرافيُّ، الفروق، ١ / ٦٠، الفرق: ١٤.

١٥٤ - الدردير، الشرح الصغير على أقرب المسالك، ١ / ٧٤.

عنه فقال: (لا أجيبكم إلى هذا الضلال. . الدراهم تختلف، تكون وافية كلها، وبعضها أكبر من بعض) (١٥٥٠)، وعلّق ابن رشد الجدّ على الفتوى بقوله: (هذا هو المعلوم من مذهبه أن يكره الحدّ في مثل هذه الأشياء التي لا أصلَ للحدّ فيها في الكتاب والسنّة) (١٥٦٠).

بيد أن فقهاء المذهب استرسلوا في التحديد بالدرهم البغليّ، واختلفوا في عدّه من حيّز اليسير أو الكثير على أقوالِ متشعّبةٍ، وفي المسألة ثلاث طرق:

الأولى: أن ما دون الدّرهم يعفى عنه اتفاقاً، وما فوقه لا يعفى عنه اتفاقاً.

الثانية: أن ما دون الدرهم يُعفى عنه على المشهور، والدرهم وما فوقه لا يعفى عنه اتفاقاً، واختاره الشيخ خليل قائلاً: (وعُفي عما عسر. . ودون درهم من دم مطلقاً وقيح) (١٥٥٠)، وضعّفه الدردير في (الشرح الصّغير) (١٥٥٠).

الثالثة: أن الدّرهم في حيّز اليسير، واختاره الدردير قائلاً: (وقدر درهم من دم وقيح وصديد) (۱۵۹)، ورجّحه الصّاوي بعد استخلاص مسبوك المذهب في المسّألة (۱۲٬۰۱۰).

أما من عدّ الدّرهم في حيّز الكثير فاحتج بحديث أبي هريرة مرفوعاً: (إذا كان في الثّوب قدر الدّرهم غسل الثوب وأعيدت الصلاة) (١٢١)، وهو حديث

١٥٥ - ابن رشد، البيان والتحصيل، ١ / ١٢٦.

١٥٦ – نفسه، ١ / ١٢٦.

١٥٧ - خليل، المختصر، ص ٢٨ - ٢٩.

۱۵۸ - الدردير، الشرح الصغير، ۱ / ۷۶ - ۷۰.

١٥٩ - نفسه، ١ / ص ٧٤.

١٦٠ - الصاوي، بلغة السالك بحاشية الشرح الصغير، ١ / ٧٥.

<sup>171-</sup>أخرجه الدارقطني في سننه، ١ / ٤٠١، وقال: (لم يروه عن الزهري غير روح بن غطيف، وهو متروك الحديث)، وذكر الحافظ الزيلعي في (نصب الراية: ١ / ٢١٢) عن ابن حبان أنه قال: (هذا حديث موضوع لا شك فيه، لم يقله رسول الله ولكن اخترعه أهل الكوفة، وكان روح بن غطيف يروي الموضوعات عن الثّقات)، ونص الألباني على وضعه في (سلسلة الأحاديث الضعيفة والموضوعة)، ١٨٠٠.

موضوع لا ينهض للاحتجاج على المطلوب.

وأمّا من عدّ الدّرهم في حيّز اليسير فقاسه على قدر المخرج (١٦٢)؛ لأن الاستجمار بالأحجار لا يزيل عنه النجاسة بالإجماع، فكان هذا القدر مغتفراً بدلالة النص، فيقاس عليه ما كان من قدره. وقد ارتصد ابن حزم لتفنيد هذا القياس لكونه يجري في التقديرات، والطهارة بابها التوقيف، ولا يصار فيها إلى الرأي، ثمّ ساق سؤالاً للقائسين في المسألة لا يخلو من سخريّة وتهكّم: (فهل قستموه على حرف الإحليل ومخرج البول وحكمهما في الاستنجاء سواء ؟!)

والحقّ أن مذهب الإمام مالك في عدم التحديد بالدرهم البلغيِّ أسلم وأحكم؛ لاختلاف الدراهم مساحةً وحجماً، وتعذّر الضبط والتقريب بها، فالأولى الركون في اغتفار النجاسة اليسيرة إلى العرف والاجتهاد، فما شقّ الاحتراز عنه لتفاهته، ولم يستفحشه الناس عادةً فهو اليسير المغتفر.

## ٢ - التقدير بقدر المخرج

قال ابن عبد الحكم: (اليسير قدر المخرج لأنه معفوٌ عنه) (١٦٤)، وكأنه ينظر إلى حديث عائشة مرفوعاً: (إذا ذهب أحدكم إلى الغائط فليذهب معه بثلاثة أحجار يستطيب بهن فإنها تجزىء عنه) (١٦٥)، ويؤخذ من الحديث العفو عن موضع الاستجمار بالحجر؛ إذ الأحجار لا تزيل النجاسة إجماعاً، فلو جلس المستجمر في ماء قليل لنجسه. قال ابن رشد الجد: (الاعتبار بالمخرج؛ لأن الأحجار لا تزيل عنه النجاسة، فوجب أن يقاس عليه الدم؛ لأنه أمرٌ غالبٌ كما أنه أمرٌ غالبٌ) (٢٦١).

١٦٢ - ابن رشد، البيان والتحصيل، ١ / ١٢٦.

١٦٣ - ابن حزم، المحلي، ١/ ١٠٦.

١٦٤ - القرافي، الذخيرة، ١ / ١٩٠.

١٦٥ - تقدَّ م تخريجه.

١٦٦ - ابن رشد، البيان والتحصيل، ١ / ١٢٦.

#### ٣- التحديد بالخنصر

قدر الخنصر يسير بلا خلاف (١٦٧٠)؛ وإنما اختلف فقهاء المذهب في المراد به، فقيل: مساحة رأسه لا طوله؛ لأن طوله أكثر من الدّرهم، فيدخل في حدّ الكثير اتفاقاً، وقيل: الأنملة العليا، وقيل: إذا كان منطوياً (١٦٨٠).

وأيا كان المراد بالخنصر عند المالكية، فإن الاحتكام إلى العرف أسلم، والتقريب به فيما لا يحد ضابطه أحكم، ولا سيما أن الخناصر تختلف مساحة وحجماً باختلاف الناس!

## ٤ - التقدير برؤوس الإبر

روي عن الإمام مالك اغتفار يسير البول مثل رؤوس الإبر، وتجاذب فقهاء المذهب طرف التأويل في هذه الرواية، فبعضهم عدّ اغتفاره عاماً في كل يسير من البول، وبعضهم قيّد ذلك بالتطاير، أي: أن يتطاير رشاشه في الثوب أو البدن؛ لأنه أقرب إلى عسر الاحتراز (١٦٩). أما الصاويّ فضعّف هذه الرواية عن مالك (١٧٠)، ولعله لا يرى قدر رؤوس الإبر مغتفراً.

## ٥- التقدير بما دون الثلث

استرسل فقهاء المذهب استرسالاً في تقدير اليسير بما دون الثلث، وتيسّر عليهم القول بذلك في مسائل شتّى، وإن كان بعضها يأبى هذا التقدير كلّ الإباء! وكأنهم نصّبوا حديث الوصية: (الثلث، والثلث كثير) (۱۷۱۱) أصلاً يقاس عليه في المواضع جميعاً مع اختلاف العلة، والمناط، والحكم، وربما لا يستقيم أحياناً وجه

١٦٧ - القرافي، الذخيرة، ١/ ١٩٠، وابن راشد، المذهب في مسائل المذهب، ١/ ٢٢٢، والرجراجي، مناهج التحصيل، ١/ ٢٢٢، والحطاب، مواهب الجليل، ١/ ٢١٢.

١٦٨ - الحطاب، مواهب الجليل، ١ / ٢١٢.

١٦٩ - نفسه، ١ / ٢١٣.

١٧٠ - الصاوى، بلغة السالك بحاشية الشرح الصغير، ١ / ٧٥.

١٧١ - تقدّ م تخريجه.

من الشبه بين المقيس والمقيس عليه، وقياس الشبه من أضعف أنواع القياس.

ومن المسائل التي اعتد فيها المالكية بهذا التقدير: الخف المخرَّق، وقطع ذنب الأضحية، والجائحة الموضوعة، والعيب في المبيع، ومعاقلة المرأة الرجل، وما تحمله العاقلة (١٧٢١)، وكلّها مخرّجة على حديث الوصية الذي يعدّ الثلث مبتدأ الكثير. وهنا لا بد من إيراد ملاحظ على هذا التخريج وما يتربّب عليه من توسّع في إطراد القاعدة، واسترسال في جرّ ذيولها، مع تباين طبيعة المسائل، وتفاوت مآلات التطبيق:

أ- إذا ساغ القياس على حديث الوصية؛ فالأولى أن يكون مجال المقايسة أعمال البر والتطوع والتكافل، حرصاً على التئام الشبه القويّ بين الأصل والفرع، وتساويهما في الحكم. وقد لاح لابن دقيق العيد استرسالُ المالكية في القياس على حديث الوصية، وعدّ الثلث مبتدأً للكثرة، فتعقّبهم بقوله: (. . إلا أن هذا يحتاج إلى أمرين: أحدهما: أن لا يعتبر السياق الذي يقتضي تخصيص كثرة الثلث بالوصية؛ بل يؤخذ لفظاً عاماً، والثاني: أن يدل على اعتبار مسمى الكثرة في ذلك الحكم، فحينئذ يحصل المقصود بأن يقال: الكثرة معتبرة في ذلك الحكم، والثلث كثير، فالثلث معتبرً ، فمتى لم يلمح كل واحد من هاتين المقدمتين لم يحصل المقصود) (١٧٣).

أما المقدمة الأولى فحصولها متعذّرٌ؛ لأنها تقتضي قطع الحديث عن سبب وروده، وخطفه من سياقه، حتى يستقيم التخريج عليه في كل موضع، والانتزاع منه لمن شاء متى شاء! وللقياس شروط وقوادح مبسوطة عند أهل العلم لا بدّ من مراعاتها في صنيع القائس.

وأما المقدّمة الثانية فحاصلة؛ لأنه يؤخذ من منطوق الحديث أن الثلث مبتدأ

١٧٢ - انظر هذه النظائر في: السجلماسي، شرح اليواقيت الثمينة، ٢ / ٥٨٢.

١٧٣ - ابن دقيق العيد، إحكام الإحكام، ٤/ ٩ - ١٠.

الكثرة، ومن مفهومه أن ما دون الثلث في حيّز اليسير.

ولما اختلّت المقدمة الأولى؛ فالتخريج على حديث الوصية في عدّ الثلث مبتدأ الكثير لا يُسلّم في كل موضع ومسألة؛ لأن من شرط ابن دقيق العيد أن تُلمح المقدّمتان معاً لاستيفاء المقصود.

ب-إن الثلث قد يعد كثيراً في موضع ، قليلاً في موضع آخر ، وهذا ما تفطن له بعض فقهاء المالكية عند التمثيل لنظائر اليسير المغتفر ، فنظم علي السجلماسيُّ النظائر التي يعد فيها الثلث كثيراً وقليلاً (١٧٤) ، وصاغ المقريُّ قاعدةً محكمةً في هذا الباب فقال: (الثلث عند مالك آخر حدّ اليسير ، وأول حدّ الكثير ، فكل ما دونه يسير ، وكل ما فوقه كثير ، وهو قد يكون يسيراً ، كما في السيف المحلَّى ، وقد يكون كثيراً كما في الجائحة والعاقلة ، وقد يختلف فيه كالدّار تكرى وفيها شجرة ، فإنها يشترط أن تكون ثمرتها تبعاً واختلف هل يبلغ بها الثلث ؟) (٥٧٠).

وفرّق الباجيُّ في الأضحية بين قطع الأذن وقطع الذَّنب، فيغتفر الثَّلث في الأول ؛ لأنه في حيّز اليسير، ولا يغتفر الثَّلث في الثاني؛ لأنه في حيّز الكثير، واعتلَّ لهذا التفريق بأن الأذن مجرّد جلد لا يضرّ قطعه إلا من حيث إنقاص جمال الأضحية، أما الذَّنب ففيه لحم وعظم وعصب (١٧٦١)، وهنا التفت الباجيُّ إلى مآل القطع وما نتج عنه من ضرر.

بيد أن هذا الوعي المآلي يظلُّ محسوراً ومتضائلاً إذا قيس باسترسال فقهاء المذهب في جعل الثلث مبتدأ الكثرة ملجاً ميسوراً، وقاعدة مطّردة، كلّما أعوز الضابط من الشرع. وهنا أجدني مضطراً إلى جلب مثالين يبدو فيهما تقدير الكثير

١٧٤ - السجلماسي، شرح اليواقيت الثمينة، ٢ / ٥٨٢.

١٧٥ - المقرى، القواعد، ٢ / ١٩٠، القاعدة: ٨٩١.

١٧٦ - الباجي، المنتقى، ٣/ ١٥٠.

بالثَّلث واليسير بما دون الثلث غير متَّجه ولا مسلَّم:

الأول: العفو عن الخرق اليسير في الخفّ إذا كان دون الثّلث، فإذا بلغ الثّلث لم يجز المسح عليه (۱۷۷)، والثلث هنا قد يكون يسيراً؛ إذ قد ينخرق نصف الخفّ، ويكن متابعة المشي فيه، والمسألة مسكوت عنها، ولو كان فيها تقدير لما سكت عنه الشارع مع عموم الابتلاء. ومن ثم فإن التقدير بالثلث أو نحوه يضيّق واسعاً في شرع الله، ويجافي معنى الرخصة المألوفة في المضايق، ويكرّ على قاعدة (اليسير مغتفر) بالإبطال، والله أعلم.

الثاني: عدم الردّ بالعيب اليسير في الدور إذا كان ينقص من القيمة بمقدار دون الثلث (۱۷۸)، فيتعيّن الرّجوع بالقيمة لا ردّ المبيع على البائع. وفي هذا التقدير من الضرر البيِّن للمشتري ما لا يخفى؛ إذ قد يكون الربع أو العشر كثيراً إذا نقص من قيمة المبيع، ولذلك اختلف فقهاء المذهب في حدّ الكثير في المسألة، فقال: ابن عتاب: الربع كثير، وقال ابن القطان: العشرة مثاقيل كثيرة، وقال ابن رشد الجد: العشر كثير، وقال أبو بكر بن عبد الرحمن: الثلث كثير، ونقل القاضي عياض عن بعضهم: أن حدّ الكثير ما أضرّ بالمشتري (۱۷۹۱)، وهو اختياره الذي استقرَّ عليه في كتاب (التنبيهات) (۱۸۸۱)، والأجدر الأخذ به؛ لأن العبرة بالمآل، والمدار على درء المفسدة وتقليلها، وكلّما كان تقدير اليسير مفضياً إلى ضرر بالغ أو مفسدة غالبة سقط اعتباره، وشالت كفته، وإلا خرجت قاعدة (اليسير مغتفر) عن مقتضى التخفيف، ودخلت في ضدّه.

ج- إن الشرط في عدّ الثلث آخر حدّ اليسير ومبتدأ الكثرة النظر في مآلات تطبيقِ هذه القاعدة، فإذا كانت تجرّ نفعاً غالباً كان العمل بها سائغاً بل متعيّناً،

۱۷۷ - ابن راشد، المذهب في مسائل المذهب، ١ / ١٦٧.

١٧٨ - التسولي، البهجة في شرح التحفة، ١/ ٤١، والقاضي المكناسي، مجالس القضاة والحكام، ١/ ٤٣٨.

١٧٩ - ابن رُشدٌ، المقدماتُ، ٢ / ٢٠، والقاضي المكناسي، مُجالس القَضاة والحُكام، ١ / ٤٣٦ - ٤٣٧.

١٨٠ - القاضي عياض، التنبيهات، ص ٦٦، مخطوط الخزانة العامة بالرباط، فيلم: ١٢٤٨.

وإذا كانت تجرّ ضرراً غالباً كان إسقاطها في حكم الواجب المضيّق، جرياً على قوانين الشرع في الحمل على المصالح الراجحة، والنأي عن المفاسد المرجوحة. قال الدكتور أحمد الريسوني: (ومن الاعتبارات التي تقيّد الاعتماد على حدّ الثلث: مراعاة إن كان الوقوف عند الثلث أو تجاوزه ينتج عنه نفع أو ضرر، وأيهما المحمود، وأيهما المذموم؟ فمثلاً عندما نصل بالعيب المعتبر، وبالغبن المعتبر، إلى حدّ الثّلث، فإن فيه إضراراً بالغاً بالمشتري في حالة العيب، وبالمغبون من الطرفين في حالة الغبن. ولهذا فإن الميل إلى تضييق حدّ اليسير المهدر في هذين الموضعين حقّ وعدل)(١٨١).

#### ٦- التقدير بالزمن اليسير

يجري عند المالكية التقدير بالزمن اليسير في كل مسألة تتعلّق بالآجال والمواقيت، كإخراج الزكاة قبل موعدها، وتأخير رأس مال السلم عن مجلس العقد، وتقدّم عقد النكاح على الرضا (١٨٢١). والزمن اليسير المغتفر في المذهب قد يكون يوماً أو يومين أو ثلاثة، أو مقدار مسير بين بلد وبلد، أو مسافة المشي بين المسجد والدار، وربما يكتفي أحد الفقهاء بالقول: تغتفر الأيام اليسيرة، ولا يقدّرها بعدد (١٨٥٠). وكل هذه التقديرات استحسانٌ بالذوق الفقهيّ، وتقريبُ بالنظّر المصلحيّ ؛ وإنما تختلف باختلاف طبيعة المسائل، وتفاوت الأنظار في تقدير قرب الزّمن وبُعده.

١٨١ - أحمد الريسوني، نظرية التقريب والتغليب وتطبيقاتها في العلوم الإسلامية، ص ٢٩٧. ويعد الدكتور الريسوني أول باحث معاصر انتقد على المالكية استرسالهم في عد الثلث مبتدأ الكثرة، ودعا إلى اعتبار المآل في الوقوف عند حد الثالث أو تجاوزه.

۱۸۲ – انظر هذه المسائل في: المدونة، ١ / ٢٤٣، ابن رشد، البيان والتحصيل، ٤ / ٢٦٧، والحطاب، مواهب الجليل ٦ / ٢٧٧ – ٤٧٩.

١٨٣ - كل هذه التقديرات واردة عند المالكية في مسائل مختلفة تتعلق بالمواقيت والأجال. انظر: ابن عبد البر، الكافي، ١ / ٣٠٣، واللخمي، التبصرة، ٣ / ٩٤٣، والرجراجي، مناهج التحصيل، ٢ / ٢٨٣ - ٢٨٤ - ٢٨٤ . ٣ / ٣٢٣، وخليل، المختصر، ص ٣٣٠، والحطاب، مواهب الجليل، ٦ / ٤٧٨ - ٤٧٩.

## ٧- التقدير بالاجتهاد

صاغ أبو بكر بن العربي قاعدةً في معرفة اليسير فقال: (اليسير لا يتحدّد بأكثر من الاجتهاد) (١٨٤)، وشهّر هذا القول الجزوليُّ، ولم يعتمد المتأخّرون تشهيره (١٨٥)، وهو أجدر بأن يصير مشهور المذهب؛ لأن الإمام مالكاً سئل عن التحديد بالدرهم البغلي فقال: (لا أجيبكم إلى هذا الضلال. . الدراهم تختلف) (١٨٦١، وعلّق ابن رشد على الفتوى بقوله: (هذا هو المعلوم من مذهبه أنه يكره الحدَّ في مثل هذه الأشياء التي لا أصلَ للحدِّ فيها في الكتاب والسنة، وإنما يرجع فيها إلى الاجتهاد) (١٨٠٠).

والمراد بالاجتهاد عند فقهاء المذهب التقدير بالعرف، والحكم بما تستفحشه النفس عادةً أو تعفو عنه لحقارته، ويؤخذ هذا التفسير من قول مالك: (إن قدر الدرهم من الدم ليس بواجب أن تعاد منه الصلاة، ولكن الفاشي المشتهر الكثير) (۱۸۸۰). وقد علّق الحطاب على فتوى مالك بعدم التحديد بالدرهم البغليّ بقوله: (فأشار إلى أنه يرجع فيه للعرف وعليه اقتصر في العارضة) (۱۸۹۰).

ومن ثمّ فالقاعدة التي قعدها أبو بكر بن العربي في ضبط اليسير بالاجتهاد، ينبغي أن تصير ملاذ فقهاء المذهب في أبواب فقهية كثيرة يغتفر فيها اليسير لعسر الاحتراز، أو ضرورة الملابسة؛ لأن العرف يحكم فيما لا يحدّ ضابطه شرعاً، فيكون قدر اليسير ما عدّ يسيراً عرفاً، والله أعلم.

١٨٤ - أبو بكر بن العربي، عارضة الأحوذي، ١ / ١٩٤.

١٨٥ - الحطاب، مواهب الجليل، ١ /

١٨٦ - ابن رشد، البيان والتحصيل، ١ / ١٢٦.

۱۸۷ – نفسه، ۱ / ۱۲۲.

۱۸۸ - ابن رشد، البيان والتحصيل، ١ / ١٢٦، وابن أبي زيد، النوادر والزيادات، ١ / ٨٦، والحطاب، مواهب الجليل، ١ / ٢٥٠، والدمياطي، إعانة الطالب الرباني، ١ / ٤٥٠، والدمياطي، إعانة الطالبن، ١ / ٢٠٠.

۱۸۹ – الحطاب، مواهب الجليل، ١ / ٢١٢.

#### خاتمة

بعد هذا التّطواف النظريِّ والتطبيقيِّ في رحاب قاعدة (اليسير مغتفر)، أخلص إلى استصفاء نخبة الدراسة في النتائج الآتية:

- ١- إن مراد الفقهاء من صياغة القاعدة العفو عن القليل من الأشياء، واليسير من الأفعال، والهيّن من النّقص والخلل، إذا شقَّ الاحتراز عنه، ولزم من مراعاته الحرج المدفوع شرعاً؛ إذ الحقير التّافه لا حكم له، والعبرة بالأغلب، والأكثر يسدّ مسدَّ الكلّ.
- الأول: أن يكون اليسير مما يشق الاحتراز عنه كقليل النجاسة ويسير الغرر، الأول: أن يكون اليسير مما يشق الاحتراز عنه كقليل النجاسة ويسير الغرر، والثاني: أن يكون اليسير قد دلّت النصوص على الترخيص فيه للحاجة والمصلحة الراجحة، والثالث: أن يتسامح في اليسير عادةً، ولا تنصرف إليه أغراض الناس، والرابع: أن يستهلك اليسير في عين غالبة، ولا يبقى له أثر من طعم أو لون أو رائحة، فيستصحب حكم الغالب، ويعفى عن المغلوب لفناء عينه المستهلكة.
- ٣- إن للقاعدة أصلاً أصيلاً في الكتاب والسنة والإجماع وآثار السلف الصالح والمعقول، وهذه الأدلة المتعاضدة تُظفرها حجيةً راسخةً، وتشد من نطاق مشروعيتها عند الإعمال والتنزيل.
- إن للقاعدة صلة نسب وثيق بقواعد أخر، وهي صلة عموم، أو خصوص، أو ترادف، وهذا إن أنبأ عن شيء فإنما ينبىء عن رسوخ القاعدة، وثراء حمولتها، وتراحب أفقها الفقهي التقعيدي.
- ٥- يزخر الفقه المالكيُّ بتطبيقات فقهية ثرَّة تتخرَّ ج على القاعدة، ولا يكاد يخلو

منها بابٌ فقهيٌ أو مبحثٌ فرعيٌ، مما يشي برسوخ فقه التيسير عند فقهاء المذهب قَفْواً لأثر الإمام مالك في أصوله وفروعه ومنهجه الإفتائي.

7- اجتهد فقهاء المالكية في ضبط اليسير المغتفر قدراً، ومساحةً، وكميَّةً، وزمناً بحسب المسألة المجتهد فيها، ومجال التطبيق، ونصب عينهم القاعدة المحكمة: (التقريب خير من التعطيل)، إلا أنهم تفاوتوا تفاوتاً ملحوظاً في التقدير والتقريب، واسترسلوا استرسالاً في القياس والتخريج، ولكل وجهته ومأخذه، إلا أن تقريب اليسير لم يُراع فيه أحياناً مآل التطبيق، فكانت مفسدة التقريب أعظم من مفسدة التعطيل.

٧- إن الشرط في تقريب اليسير وضبطه: اعتبار المآلات، وملاحظة المصالح، فمتى كان الضرر غالباً مستحكماً ضُيّق إهدار اليسير، وحُدّ من اغتفاره؛ إذ في التقييد آنذاك مصلحة، ورحمة، وعدلٌ؛ بل إن القاعدة لا تقرّ في نصابها، وتستوفي مقصودها إلا بجراعاة النظر المآلي إعمالاً وتنزيلاً.

وفي نهاية المطاف لا تفوتني التوصية بإعداد معجم لحصر النظائر الفقهية التي يُغتفر فيها اليسير عند المالكية؛ مع توثيقها والتعليق عليها؛ ذلك أن هذا العمل يُسعف على استجلاء مناحي التيسير في الفقه الإسلامي عموماً، والفقه المالكي على وجه الخصوص، فيجد الناس من الرُّخص ما يخفّف عنهم وطأة المضايق وشدّة الكرب.

والحمد لله فاتحة كل خير، وتمام كل نعمة، علّم بالقلم، علّم الإنسان ما لم يعلم.

#### فهرس المصادر والمراجع

- ۱- ابن أبي زيد القيرواني، عبد الله، النوادر والزيادات على ما في المدونة من غيرها من الأمهات، تحقيق: محمد عثمان، دار الكتب العلمية، ط ١، من غيرها من الأمهات، تحقيق: محمد عثمان، دار الكتب العلمية، ط ١، ٢٠١٠م.
- ۲- ابن الجلاب، عبيد الله، التفريع، تحقيق: حسين بن سالم الدهماني، دار
   الغرب الإسلامي، بيروت، ط ١، ١٩٨٧ م.
- ٣- ابن حزم، على، المحلّى، تحقيق: أحمد شاكر، دار التراث، القاهرة، (د.ت).
- ٤- ابن دقيق العيد، أبو الفتح، إحكام الأحكام شرح عمدة الأحكام، اعتنى به وعلق عليه: محمد منير أغا النقلى، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ٥- ابن راشد، القفصي، محمد، المذهب في مسائل المذهب، تحقيق: محمد أبي الأجفان، المجمع الثقافي، أبو ظبي، ط ١، ١٤٢٣ هـ / ٢٠٠٢ م.
- 7- ابن رشد الجد، البيان والتحصيل، تحقيق: جماعة من الأساتذة، دار الغرب الإسلامي، بيروت، ١٩٨٤ م.
- ٧- ابن رشد الجد، المقدمات الممهدات، تحقیق: محمد حجي، دار الغرب الإسلامی، بیروت، ط۱، ۱۹۸۸ م.
- ۸- ابن رشد الحفید، محمد، بدایة المجتهد ونهایة المقتصد، تحقیق: ماجد الحموي، دار ابن حزم، بیروت، ط ۱، ۱٤۱٦ هـ/ ۱۹۹٥ م.
- 9- ابن عبد البر، يوسف، الكافي في فقه أهل المدينة، تحقيق: محمد ولد ماديك، مكتبة الرياض الحديثة، ط ٢، ١٩٨٠ م.

- ١٠- ابن عبد السلام، عز الدين، قواعد الأحكام في مصالح الأنام، دار المعرفة، بيروت.
- ١١ ابن قدامة المقدسي، موفق الدين، المغني، دار الفكر، بيروت، ط١، ١٩٨٤م.
- ۱۲- ابن مفلح، محمد، الفروع، راجعه: عبد الستار أحمد فراج، عالم الكتب، بيروت، ۱۹۸۵ م.
- ١٣ ابن مفلح، محمد، المبدع شرح المقنع، تحقيق: محمد حسن الشافعي، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٩٩٧ م.
  - ۱۷ ابن منظور، لسان العرب، دار صادر، بيروت، (د. ت).
- 10-أبو بكر بن العربي، المسالك في شرح موطأ مالك، قرأه وعلق عليه: محمد السليماني، وعائشة السليماني، دار الغرب الإسلامي، بيروت، ط ١، ١٤٢٨ هـ / ٢٠٠٧ م.
- ١٦- أبو بكر بن العربي، عارضة الأحوذي بشرح جامع الترمذي، دار الفكر، بيروت، ١٤٢٦ هـ / ٢٠٠٥ م.
- ۱۷-البابرتي، محمد، العناية شرح الهداية، ط ۱، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٩٩٥ م.
- ۱۸ الباجي، سليمان، المنتقى شرح الموطأ، دار الكتاب العربي، بيروت. والطبعة تصوير لنسخة مطبعة السعادة بالقاهرة، ١٣٣١ هـ.
- ١٩-التسولي، علي، البهجة في شرح التحفة، دار الفكر، بيروت، ط ١، ١٤١٨ هـ/ ١٩٩٨ م.

- ٢- الرجراجي، علي، مناهج التحصيل ونتائج لطائف التأويل في شرح المدونة وحلّ مشكلاتها، اعتنى به: أبو الفضل الدمياطي، دار ابن حزم، مركز التراث الثقافي المغربي، ط ١، ١٤٢٨ هـ / ٢٠٠٧ م.
  - ٢١- الجصاص، أبو بكر، أحكام القرآن، دار الكتاب العربي، بيروت، ١٩٨٦ م.
- ٢٢-الحجوي الثعالبي، محمد، الفكر السامي في تاريخ الفقه الإسلامي، خرج أحاديثه: عبد العزيز القارىء، دار التراث، القاهرة، المكتبة العلمية، المدينة المنورة، ط ١، ١٣٩٦ هـ.
- ۲۳-الحطاب، محمد، مواهب الجليل لشرح مختصر خليل، ضبطه وخرج أحاديثه: زكريا عميرات، دار الكتب العلمية، بيروت، ط ۲، ۱٤۲۸ هـ/ ۲۰۰۷ م.
  - ٢٤ الدبوسي، أبو زيد، تأسيس النظر، المطبعة الأدبية، مصر، (د. ت).
- 70-الدردير، أحمد، الشرح الصغير على أقرب المسالك إلى مذهب الإمام مالك، خرج أحاديثه وفهرسه: مصطفى كمال وصفي، وزارة العدل، الإمارات العربية المتحدة، ط ١٤١٠، ١٤١٠ هـ/ ١٩٨٩ م.
- ٢٦-الدسوقي، محمد، حاشية على الشرح الكبير للمختصر، دار الفكر، بيروت، (د. ت).
- ۲۷-الرازي، محمد، مختار الصحاح، عني بترتيبه: محمود خاطر بك، دار الفكر، بيروت، ۱۳۹۳ هـ/ ۱۹۷۳ م.
- ٢٨-الرصاع، أبو عبد الله، شرح حدود ابن عرفة، تحقيق: محمد أبي الأجفان
   والطاهر المعموري، دار الغرب الإسلامي، بيروت، ١٩٩٣ م.

- ٢٩ الريسوني، أحمد، نظرية التقريب والتغليب وتطبيقاتها في العلوم الإسلامية،دار الكلمة، المنصورة، ط ١، ١٤١٧ هـ / ١٩٩٨ م.
- •٣- الزركشي، بدر الدين، المنثور في القواعد، تحقيق: تيسير فائق أحمد محمود، وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، الكويت، ١٩٨٥ م.
- ٣١-السبكي، تاج الدين، الأشباه والنظائر، تحقيق: عادل أحمد عبد الموجود، وعلى محمد معوض، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٩٩١ م.
- ۳۲-السجلماسي، محمد، شرح اليواقيت الثمينة فيما انتمى لعالم المدينة، دراسة وتحقيق: عبد الباقي بدوي، مكتبة الرشد، الرياض، ط ١، ١٤٢٥ هـ / ٢٠٠٤.
- ٣٣-سحنون عن ابن القاسم عن مالك، المدونة الكبرى، تحقيق: أحمد عبد السلام، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٩٩٤ م.
- ٣٤-السرخسي، أبو بكر، الأصول، تحقيق: أبي الوفا الأفغاني، دار المعرفة، بيروت، ط٣، ١٩٧٣ م.
  - ٣٥-السرخسي، أبو بكر، المبسوط، دار المعرفة، بيروت، ١٩٩٣ م.
- ٣٦-السيوطي، جلال الدين، الأشباه والنظائر، دار الكتب العلمية، بيروت، ط-١٠٣-السيوطي، جلال الدين، الأشباه والنظائر، دار الكتب العلمية، بيروت، ط
- ٣٧-الشاطبي، أبو إسحاق، الاعتصام، مكتبة الرياض، الحديثة، الرياض، (د.ت).
- ٣٨-بد الوهاب البغدادي، أبو محمد، التلقين في الفقه المالكي، تحقيق ودراسة: محمد ثالث سعيد الغاني، دار الفكر، بيروت، ١٤١٥ هـ/ ١٩٩٥ م.

- ٣٩-العدوي، علي، الحاشية على شرح الخرشي للمختصر، دار الفكر، بيروت، (د. ت).
  - ٠٤-القرافي، أحمد، الفروق، عالم الكتب، بيروت، (د. ت).
- ٤١- لقرافي، أحمد، الذخيرة، تحقيق: أبي إسحاق أحمد عبد الرحمن، دار الكتب العلمية، بيروت، ط ١، ١٤٢٢ هـ / ٢٠٠١ م.
- ٤٢-القرطبي، أبو عبد الله، الجامع لأحكام القرآن، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ١٩٦٧ م.
- ٤٣-الكاساني، علاء الدين، بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع، دار الفكر، بيروت، ١٩٩٦ م.
- ٤٤-اللخمي، علي بن محمد، التبصرة، دراسة وتحقيق: أحمد عبد الكريم نجيب، وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، قطر، ط ١، ١٤٣٢ هـ/ ٢٠١١ م.
- ٥٥-المازري، محمد، المعلم بفوائد مسلم، تقديم وتحقيق: محمد الشاذلي النيفر، دار الغرب الإسلامي، بيروت، ط ٢، ١٩٩٢ م.
- ٤٦-المقري، محمد، القواعد تحقيق: أحمد بن عبد الله حميد، منشورات جامعة أم القرى، مكة المكرمة، (د. ت).
- ٧٤-المكناسي، محمد بن عبد الله، مجالس القضاة والحكام فيما أفتاه المفتون وحكم به القضاة من الأوهام، دراسة وتحقيق: نعيم عبد العزيز الكثيري، مركز جمعة الماجد للثقافة والتراث، ط١، ١٤٢٣هـ/ ٢٠٠٢ م.
- ٤٨-المنوفي، علي بن خلف، كفاية الطالب الرباني شرح رسالة ابن أبي زيد القيرواني، دار الفكر، بيروت، (د. ت).

- 29-المواق، محمد، التاج والإكليل لمختصر خليل، بهامش مواهب الجليل، دار الرشاد الحديثة، الدار البيضاء، ط ٣، ١٩٩٢ م.
- ۰۰-النووي، يحيى بن شرف، روضة الطالبين، المكتب الإسلامي، بيروت، ط ۲، ۱٤۰٥ هـ.
  - ٥١- ابن الهمام كمال الدين، فتح القدير، دار الفكر، بيروت، ط ٢، (د. ت).
    - ٥٢ وزارة الأوقاف الكويتية، الموسوعة الفقهية، الكويت.

#### **Abstract**

# The Rule (Easy/Little is Admissible) (Its Applications in Al-Maliki Jurisprudence)

#### Dr. Outub Al-Raissouni

This research endeavors to study the legal maxims regulating the consideration of easy/little as an exceptionally admissible limit in regulating the prohibitions of law. The study references the related maxims to their foundational roots from Qur'an, Sunnah, Scholarly consensus and relevant transmitted works of the Muslim ancestors. Applications from the Maliki juristic heritage are given to strengthen the theoretical grounds with these applications. The research concludes that the main restrictions for the function of these maxims are: consideration of outcomes and interests so that if the damage of an easy/little while forgiven overweighs its benefits, then it should be invalidated. These restrictions show that the major principles of law should regulate the particular issues during application. The researcher recommends preparation of a special dictionary for the regulations relevant to consideration of easy/little with special reference to Maliki jurisprudence as this doctrine has established a net of understanding for the authority of people's works and customary authentication of particular issues of Muslim society.

# حكم الجهر بالبسملة في الصلاة (دراسة فقهية مقارنة)

د. جمال شاكر عبد الله أستاذ الفقه المساعد بجامعة طيبة بالمدينة المنورة – فرع ينبع





#### ملخص البحث

يتناول البحث مسألة من مسائل الصلاة، وهي حكم الجهر بالبسملة في القراءة، هل هو مشروع أم غير مشروع، وإذا كان مشروعاً هل يُعدّ واجباً أم سنّة؟

وقد ذكرت الدراسة أقوال العلماء في المسألة، وأدلّتهم، ومناقشتها، والراجح منها وسبب الترجيح.

وقد خلصت الدّراسة إلى ترجيح القول الذي يرى سنّية الإسرار بها، وأنّه لا بأس بالجهر بها أحياناً لمصلحة راجحة، وأنّ المداومة على الجهر بها أمر غير مشروع.

#### المقدمة

إن الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله، أمّا بعد:

فإنّ الصلاة آكد أركان الإسلام بعد الشهادتين، وهي عمود الدين، من أقامها أقام دينه ونجا، ومن هدمها ولم يأت بها على الوجه المشروع فقد هدم دينه وهلك، وقد بيّنت الشريعة ما يتعلّق بالصلاة من أركان وشروط وواجبات وغيرها، حتى يقوم بها المكلّف على وفق ما أمره الله تعالى.

وإنّ من أركان الصلاة قراءة سورة الفاتحة، ومما يتعلّق بأحكام سورة الفاتحة، الجهر بالبسملة في الصلاة، فهل يجب الجهر بها في الصلاة أم المشروع الإسرار بها؟

سيتناول هذا البحث أقوال العلماء في هذه المسألة وذكر أدلَّتهم ومناقشتها وبيان الراجح منها وسبب الترجيح.

وقد جعلت هذا البحث يحتوي على تمهيد وثلاثة مطالب وخاتمة على النحو التالي:

تمهيد: صورة المسألة وتحرير محلّ النزاع، وسبب اختلاف العلماء في المسألة.

المطلب الأول: مذاهب الفقهاء في هذه المسألة.

المطلب الثاني: أدلة المذاهب الفقهية في المسألة ومناقشتها.

المطلب الثالث: الراجح من الأقوال وسبب الترجيح.

الخاتمة: وذكرت فيها أهم النتائج التي توصلت إليها من خلال هذه الدراسة.

اختلف الفقهاء رحمهم الله تعالى في حكم الجهر بالبسملة في الصلاة إذا كانت جهرية، وسبب اختلافهم في هذه المسألة يرجع إلى أمرين:

الأول: اختلافهم في الأحاديث والآثار الواردة في هذا الباب.

الثاني: اختلاف العلماء رحمهم الله تعالى في البسملة هل هي آية من فاتحة الكتاب أم ليست آية منها ؟ (١) فالذين رأوا أنها ليست من الفاتحة رأوا عدم الجهر بها، والذين رأوا أنها آية من الفاتحة اختلفوا، فبعضهم رأى الجهر بها، والبعض الآخر رأى الإسرار بها.

وسأذكر أقوال العلماء رحمهم الله في ذلك مع نسبة الأقوال إلى قائليها إن شاء الله تعالى مع ذكر أدلتهم على ذلك، وما الذي يترجح لدي في هذه المسألة من خلال النظر فيما ذكروه من أدلة، فأقول وبالله تعالى التوفيق:

# المطلب الأوّل: مذاهب الفقهاء في المسألة

اختلف الفقهاء في حكم الجهر بالبسملة في الصلاة على خمسة أقوال:

القول الأول: يستحب الجهر بها حيث يجهر بالقراءة في الفاتحة والسورة جميعاً، فلها في الجهر حكم باقي الفاتحة والسورة، وهذا مذهب الشافعية (٢).

قال الإمام النووي: هذا قول أكثر العلماء من الصحابة والتابعين ومن بعدهم من الفقهاء والقراء)<sup>(٣)</sup>، ونقله الإمام ابن كثير رحمه الله عن أبي هريرة وابن عمر

١- القرطبي، ابن رشد، بداية المجتهد ونهاية المقتصد: (١ / ٢٤١).

٢- النوويّ، المجموع شرح المهذب للشيرازي: (٣/ ٢٩٨).

٣- المصدر نفسه.

وابن عباس ومعاوية من الصحابة رضي الله عنهم ومن التابعين عن سعيد بن جبير وعكرمة وأبي قلابة والزهري وعلي بن الحسين وابنه محمد وسعيد بن المسيب وعطاء وطاووس ومجاهد وغيرهم)(٤).

وزاد ابن عبد البر عمرو بن دينار ونقله عن ابن جريج ومسلم وابن خالد المكي وسائر أهل مكة (٥).

القول الثاني: لا يستحب أو لا يسن الجهر بها وإنما يستحب قراءتها سراً، وهذا مذهب الحنفية (٢)، ومذهب الحنابلة (٧).

قال الترمذي رحمه الله: (والعمل عليه عند أكثر أهل العلم من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم منهم أبو بكر، وعمر، وعثمان، وعلي، وغيرهم، ومن بعدهم من التابعين، وبه يقول سفيان الثوري، وابن المبارك، وأحمد، وإسحاق، لا يرون الجهر بـ (بسم الله الرحمن الرحيم) قالوا: ويقولها في نفسه)(^).

وذكره ابن المنذر عن ابن مسعود وعمار بن ياسر - رضي الله عنهم -(٩).

القول الثالث: لا تقرأ البسملة في أول فاتحة الكتاب في شيء من الصلوات لا سراً ولا جهراً وهذا قول المالكية (١٠٠).

ونقله ابن عبد البر عن الأوزاعي ومحمد بن جرير الطبري (١١١)، ولكن أجاز الإمام مالك وأصحابه قراءة البسملة في صلاة النافلة في أول فاتحة الكتاب وفي

٤- الدمشقي، ابن كثير، تفسير القرآن العظيم: (١ / ١٥).

٥- القرطبي، ابن عبد البر، الإنصاف: (١٦١).

٦- السرخسي، المبسوط: (١/ ١٥)، الكاساني، بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع: (١/ ٤٧٧).

٧- المقدُّسي، ابن قدامَّة، المغنى: (٢ / ١٤٩).

 $<sup>\</sup>Lambda$  الترمذي، السنن مع تحفة الأحوذي:  $(\Upsilon/\Upsilon)$ .

<sup>9-</sup> ابن منذر، الأوسط في السنن والإجماع والاختلاف: (٣/ ١٢٨).

<sup>-</sup>١٠ عبد الوهاب، الإشراف على مسائل الخلاف: (١/ ٢٣٥)، ابن عبد البر، الإنصاف فيما بين علماء المسلمين في قراء بسم الله الرحمن الرحيم في فاتحة الكتاب من الاختلاف: (١٥٣).

١١- ابن عبد البر، الإنصاف: (١٥٣).

سائر السور للمتهجدين، ولمن يعرض القران عرضاً على المقرئين (١٢).

القول الرابع: أنه يخيّر المصلي بين الجهر بالبسملة والإسرار بها، فالأمر واسع إن شاء جهر وإن شاء أخفى، حكي هذا القول عن ابن أبي ليلى والحكم بن عتيبة والنخعي (١٣٠).

وهذا القول هو اختيار أبي بكر بن خزيمة في صحيحه حيث قال يرحمه الله: (باب ذكر الدليل على أن الجهر ببسم الله الرحمن الرحيم والمخافتة به جميعاً مباح، ليس واحداً منها محظوراً، وهذا من اختلاف المباح)(١٤).

وهو قول الإمام ابن حزم (١٥) - رحمه الله تعالى -.

القول الخامس: يجهر ب (بسم الله الرحمن الرحيم) تارة، ويخفيها أكثر مما يجهر بها، وهذا اختيار الإمام ابن قيم الجوزية (١١) - رحمه الله تعالى -، وكذلك قال شيخ الإسلام - رحمه الله تعالى -: (ويُجهر في الصلاة بالتعوذ والبسملة وبالفاتحة في الجنازة ونحو ذلك أحياناً..)(١٠).

المطلب الثاني: أدلة المذاهب الفقهية في المسألة ومناقشتها

استدلّ أصحاب كلّ قول على ما ذهبوا إليه بما يلي:

الفرع الأوّل: أدلة أصحاب القول الأول الذين استحبوا الجهر بها:

استدل أصحاب هذا القول بما يلي:

١٢ – المصدر نفسه.

١٣- النووي، المجموع: (٣/ ٣٠٠).

١٤ - ابن خزيمة، صحيح ابن خزيمة: (١/ ٢٥١).

١٥- ابن حزم، المحلّى: (٢/ ١٩٦).

١٦- ابن القيم، زاد المعاد في هدى خير العباد: (١/ ١٩٩).

١٧- البعلي، الاختيارات الفقهية: (٥٠).

١- أن البسملة بعض الفاتحة وبعض السورة فيجهر بها كما يجهر في سائر أبعاضها (١٨٠).

وأجيب عن هذا الدليل بأن البسملة ليست آية من الفاتحة ولا من غيرها من السور كما دلت عليه الأدلة الصحيحة.

7- ما ورد أبي هريرة رضي الله عنه أنه صلى فجهر في قراءته بالبسملة وقال بعد أن فرغ: إني لأشبهكم صلاة برسول الله صلى الله عليه وسلم. ولفظه هو: عن نعيم المجمر قال: صليت وراء أبي هريرة - رضي الله عنه - فقرأ (بسم الله الرحمن الرحمن الرحيم)، ثم قرأ بأم القران، حتى إذا بلغ (ولا الضالين) قال: آمين ويقول كلما سجد، وإذا قام من الجلوس: الله أكبر، ثم يقول إذا سلم: والذي نفسي بيده إني لأشبهكم صلاة برسول الله - صلى الله عليه وسلم -) (١٩).

وجه الدلالة: أنّ الحديث ظاهر في أنّه كان - صلى الله عليه وسلم - يقرأ بالبسملة في الصلاة لقول أبي هريرة - رضي الله عنه - (إني لأشبهكم صلاة برسول الله - صلى الله عليه وسلم -) ويبعد من الصحابي أن يبتدع في صلاته شيئاً لم يفعله رسول الله - صلى الله عليه وسلم - فيها ثم يقول: (والذي نفسي بيده....) (٢٠٠).

وأجيب عن هذا الحديث أنه ليس صريحاً بأنّه جهر بالبسملة فإنه قال: (فقرأ بسم الله الرحمن الرحيم ثم قرأ أم القرآن، ولفظ القراءة محتمل أن يكون قرأها سراً، ويكون نعيم المجمر علم ذلك بقربه منه، فإن قراءة السر إذا قرئت يسمعها

۱۸ - الدمشقى، ابن كثير، تفسير القرآن العظيم: (١/ ١٥).

رواه النسائي في سننه حديث (٩٠٤)، انظر: سنن النسائي مع شرح السيوطي والسندي (٢/ ٧٤٧)، والحاكم في مستدركه: (١/ ٢٣٢)، وقال: هذا حديث صحيحه: حديث (٤٩٩)، (١/ ٢٥١)، والحاكم في مستدركه: (١/ ٢٣٢)، وقال: هذا حديث صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه ووافقه الذهبي.

٢٠ الصنعاني، سبل السلام الموصلة إلى بلوغ المرام: (٢/ ٢٥٣).

من يلي القاريء، ويمكن أن أبا هريرة أخبره بقراءتها(٢١).

ويجاب عن ذلك بأنّ الظاهر من الحديث بأنه - رضي الله عنه - قرأ البسملة جهراً كما قرأ أم القرآن جهراً والأولى هو الأخذ بظاهر النص ما لم يوجد صارف عن ذلك.

 $-\infty$  ما رواه ابن عباس – رضي الله عنهما – (أنّ رسول الله – صلى الله عليه وسلم كان يفتتح الصلاة ببسم الله الرحمن الرحيم) ( $^{(77)}$ .

وأجيب عن هذا الحديث بأنه حديث ضعيف لا تقوم به الحجة؛ لأنّ في إسناده أبا خالد وهو مجهول والراوي عنه إسماعيل بن حماد ضعيف كما قال العقيلي (٢٣)، وقال الإمام الذهبي - رحمه الله تعالى -: أبو خالد عن ابن عباس لا يعرف (٢٤).

حدیث أنس بن مالك - رضي الله عنه - أنه سئل عن قراءة النبي - صلى الله علیه وسلم - فقال: (كانت قراءته مدا ثم قرأ بسم الله الرحمن الرحیم يمد بسم الله و يمد الرحمن و يمد الرحیم) (۲۰).

وهذا يدلَّ على أنَّ النبي - صلى الله عليه وسلم - كان يجهر في قراءته بالبسملة، وهذا محمول على أنَّ ذلك كان في الصلاة التي يجهر فيها؛ لأن قراءة النبي - صلى الله عليه وسلم - أكثر ما تكون في الصلاة، فدل على أنه يجهر بالبسملة في الصلاة، ولو كان - صلى الله عليه وسلم - لا يجهر بها في الصلاة

٢١ - ابن تيمية، مجموع الفتاوى: (٢٢ / ٤٢٥).

٢٢ رواه الحاكم في المستدرك: (١/ ٢٣٢) من حديث أبي هريرة وضعفه الذهبي لمحمد بن قيس، ورواه الترمذي في سننه، انظر: المباركفوري، جامع الترمذي مع تحفة الأحوذي: (١/ ٢٥)حديث (٢٤٥)، وقال الترمذي: إسناده ليس بذاك.

٢٣ - المباركفوري، تحفة الأحوذي: (٢/ ٦٥).

۲۲- الذهبي، ميزان الاعتدال: (٧/ ٣٦٠).

۲۰ رواه البخاري في صحيحه: حديث: (٥٠٤٦)، انظر: العسقلاني، ابن حجر، صحيح البخاري مع فتح الباري: (٩١/٩١).

لما علم أنس - رضي الله عنه - كيفية قراءة النبي - صلى الله عليه وسلم - لها.

٥ ما ورد عن أم سلمة - رضي الله عنها - أنّها قالت: (كان رسول الله - صلى الله عليه وسلم - يُقطع قراءته ﴿ بِنَـهِ اللهُ الزَّخْنِ الزَّحِيهِ ۞ ٱلْكَمْدُ بِلّهِ رَبِّ الْعَسَامِينَ ۞ النَّحْمَٰنِ الرَّحِيهِ ۞ مَلِكِ يَوْمِ الدِّينِ ﴾ (٢٦).

وجه الدلالة: أنّ أمّ سلمة - رضي الله عنها - أخبرت عن كيفية قراءة النبي - صلى الله عليه وسلم - كان يلفظها آية - صلى الله عليه وسلم - كان يلفظها آية آية، وذكرت أنه كان يقرأ البسملة مما يدل على أنه - صلى الله عليه وسلم - كان يجهر بها، والله أعلم.

ويجاب عن هذين الحديثين بأنهما ليس فيهما أنّ النبي - صلى الله عليه وسلم - كان يفعل ذلك في الصلاة ، فيحتمل أنهما - رضي الله عنهما - أخبرا عن قراءته - صلى الله عليه وسلم - خارج الصلاة فسمعاه يقرأ كذلك.

والجواب عن ذلك أن يقال: إن النبي - صلى الله عليه وسلم - كان أكثر ما يقرأ القران وهو في الصلاة؛ لأنه كان يؤم المسلمين في صلاتهم، وذكرهما لقراءته - صلى الله عليه وسلم - الفاتحة يدلّ على أنّهما أرادا قراءته في الصلاة، هذا هو الظاهر من الحديثين والله أعلم.

٦- وعن أنس بن مالك - رضي الله عنه - قال: (سمعت رسول الله - صلى الله عليه وسلم - يجهر ببسم الله الرحمن الرحيم) (٢٧).

٧- وعن محمد بن أبي السري العسقلاني قال: (صليت خلف المعتمر بن سليمان

رواه الحاكم في المستدرك: (١/ ٢٣٢)، وقال: هذا حديث صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه ووافقه الذهبي، ورواه ابن خزيمة في صحيحه: (١/ ٢٤٨)، وفي سنده عمر بن هارون البلخي وهو متروك الحديث كما سبق، ونقل النووي في المجموع: (٣/ ٣٠٣) عن الدار قطني أنّه قال: إسناده صحيح، والحديث موجود في سننه: (١/ ٣٠٧) بدون هذا القول.

٧٧- أخرجه الحاكم في المستدرك: (١/ ٢٣٣) وقال: رواة هذا الحديث عن آخرهم ثقات ووافقه الذهبي.

ما لا أحصي صلاة الصبح والمغرب فكان يجهر ببسم الله الرحمن الرحيم قبل فاتحة الكتاب وبعدها، وسمعت المعتمر يقول: ما آلو أن أقتدي بصلاة أبي، وقال أبي: ما آلو أن أقتدي بصلاة أنس بن مالك، وقال أنس ابن مالك، ما آلو أن أقتدي بصلاة رسول الله - صلى الله عليه وسلم -)(٢٨).

٨- وعن أنس بن مالك - رضي الله عنه - قال: (صلى معاوية بالمدينة صلاة الفجر فجهر فيها بالقراءة فقرأ فيها بسم الله الرحمن الرحيم لأم القران ولم يقرأ بسم الله الرحمن الرحيم للسورة التي بعدها حتى قضى تلك القراءة، فلما سلم ناداه من سمع ذلك من المهاجرين والأنصار من كل مكان يا معاوية أسرقت الصلاة أم نسيت ؟، فلما صلى بعد ذلك قرأ بسم الله الرحمن الرحيم للسورة التي بعد أم القران وكبر حين يهوي ساجداً) (٢٩).

وأجيب عن هذه الأحاديث الثلاثة السابقة بأنها معارضة بما هو أقوى منها، وإن كان إسنادها صحيحاً ورجالها كلهم ثقات؛ فإن الصحابة والتابعين وتابعيهم الذين كانوا بالمدينة أجل قدراً، وأعلم بالسنة، وأتبع لها ممن كان بالكوفة ومكة والبصرة، وقد احتج الإمام مالك وأصحابه على ترك الجهر بها بالعمل المستمر بالمدينة، فقالوا: هذا المحراب الذي كان يصلي فيه رسول الله - صلى الله عليه وسلم -، ثم أبو بكر، ثم عمر، ثم عثمان، ثم الأئمة، وهلم جرا.

ونقلهم لصلاة رسول الله - صلى الله عليه وسلم - نقل متواتر، كلهم شهدوا صلاة رسول الله - صلى الله عليه وسلم - ثم صلاة خلفائه، وكانوا أشد محافظة على السنة، وأشد إنكار على من خالفها من غيرهم، فيمتنع أن يغيروا صلاة رسول الله - صلى الله عليه وسلم -، وهذا العمل يقترن به عمل الخلفاء

۲۸ - المصدر السابق: (۱/ ۲۳۶).

٢٩- أخرجه الحاكم في المستدرك: (١/ ٢٣٣)، وقال: هذا حديث صحيح على شرط مسلم، فقد احتج بعبد المجيد بن عبد العزيز وسائر الرواة متفق على عدالتهم، ووافقه الذهبي، ورواه الدار قطني في سننه:
 (١/ ٣١١)، وقال: رجاله كلهم ثقات.

كلهم من بني أمية، وبني العباس، فإنهم كلهم لم يكونوا يجهرون، وليس لجميع هؤلاء غرض بالاطباق على تغيير السنة في مثل هذا.

فتبين بذلك دفع هذه الأحاديث بعمل أهل المدينة المتواتر، ثم إنّ هذه الأحاديث شاذة، فإن المنقول عن أنس بن مالك - رضي الله عنه نقلاً صحيحاً صريحاً يخالفها، ورواية أنس - رضي الله عنه - في عدم الجهر أظهر وأشهر وأصح وأثبت من أن تعارض بهذه الأحاديث التي لا تثبت وإنما صححها الحاكم وأمثاله وهو معروف بتساهله في التصحيح، وبهذا الجواب أجاب شيخ الإسلام ابن تيمية عن هذه الأحاديث (٣٠).

وقد بيّن - رحمه الله تعالى - ضعف حديث معاوية الأخير حيث قال رحمه الله: (فهذا الحديث يعلم ضعفه من وجوه:

أحدها: أنه يروى عن أنس أيضاً الرواية الصحيحة الصريحة المستفيضة التي ترد هذا.

الثاني: أن مدار ذلك الحديث على عبد الله بن عثمان بن خثيم وقد ضعفه طائفة، وقد اضطربوا في روايته إسنادا ومتنا كما تقدم وذلك يبين أنه غير محفوظ.

الثالث: أنه ليس فيه إسناد متصل السماع ، بل فيه من الضعفة والاضطراب ما لا يؤمن معه من الانقطاع أو سوء الحفظ.

وقيل: هذا الحديث لو كان تقوم به الحجة لكان شاذاً، لأنه خلاف ما رواه الناس الثقات الأثبات عن أنس، وعن أهل المدينة، وأهل الشام، ومن شرط الحديث الثابت ألا يكون شاذاً ولا معللاً وهذا شاذ معلل، إن لم يكن من سوء حفظ بعض رواته)(٣١).

۳۰ انظر: ابن تيمية، مجموع الفتاوى: (۲۲ / ٤٣٦ - ٤٣٠).

٣١- المصدر السابق: (٢٢ / ٤٣٠-٤٣٢).

9- وعن أبي هريرة - رضي الله عنه - قال: (في كل صلاة يقرأ، فما أسمعنا رسول الله - صلى الله عليه وسلم - أسمعناكم، وما أخفى منا أخفينا منكم (٣٢).

وقد ثبت عن أبي هريرة - رضي الله عنه - أنه كان يجهر في صلاته بالبسملة فدل على أنه سمع الجهر بها من رسول الله - صلى الله عليه وسلم -.

قال الخطيب أبو بكر الحافظ البغدادي: (الجهر بالتسمية مذهب لأبي هريرة حفظ عنه واشتهر به، ورواه عنه غير واحد من أصحابه)(٣٣).

# الفرع الثاني: أدلة القائلين بأنها تقرأ سراً:

استدلّ القائلون بأنّ البسملة تقرأ سراً في الصلاة بما يلي:

١- أنّه لا نص في الجهر بها، وليست من الفاتحة حتى يجهر بها ضرورة الجهر بالفاتحة، فلذلك لا يجهر بها (٣٤).

٢- أنّ التسمية متى ترددت بين أن تكون من الفاتحة، وبين أن لا تكون، تردد الجهر بين السنة والبدعة؛ فلأنها إذا لم تكن منها التحقت بالأذكار، والجهر بالأذكار بدعة، والفعل إذا تردد بين السنة والبدعة تغلب جهة البدعة؛ لأن الامتناع عن البدعة فرض، ولا فرضية في تحصيل السنة أو الواجب، فكان الإخفاء بها أولى (٣٥).

وأجيب عن هذين الدليلين بأنه قد ثبت في الأحاديث السابقة الجهر بالبسملة

<sup>-</sup> 77 رواه البخاري في صحيحه: حديث (۷۷۲)، انظر: العسقلاني، ابن حجر، صحيح البخاري مع الفتح: (۲ / ۲۰۱۱) ورواه مسلم في صحيحه: حديث (۸۸۱)، انظر: النووي، المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج: (٤ / - 70 / ۲۷۷).

٣٣- النووي، المجموع: (٣/ ٣٠٢).

٣٤ - الكاساني، بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع: (١/ ٧٧٤(.

٣٥- المصدرنفسه.

عن النبي - صلى الله عليه وسلم - وعن الصحابة - رضي الله عنهم - فدلّ ذلك على أنّ الجهر بالبسملة سنة وليس بدعة؛ لأن البدعة ماليس له دليل في الشرع.

٣- وعن عبد الله بن مغفل المزني - رضي الله عنه - يروي عنه ابنه يزيد قال: وما رأيت رجلاً أشد عليه في الإسلام حدث منه فسمعني وأنا أقرأ (بسم الله الرحمن الرحيم) فقال لي: (يا بني إياك والحدث؛ فإني صليت مع رسول الله - صلى الله عليه وسلم - ومع أبي بكر وعمر وعثمان فلم أسمع أحداً منهم يقرؤها، فإذا قرأت فقل: الحمد لله رب العالمين) (٢٦).

وأجيب عن هذا الحديث بأن ابن عبد الله بن مغفل - رضي الله عنه - مجهول؛ لأنه لم يرو عنه أحد إلا أبو نعامة قيس بن عباية، قال الحافظ ابن عبد البر: فيما علمت، ومن لم يرو عنه إلا رجل واحد فهو مجهول عندهم، والمجهول لا تقوم به حجة) (٢٧٠).

وأجيب عن ذلك بأنه غير صحيح، فقد رواه عن ابن عبد الله بن مغفل غير أبي نعامه اثنان كما نص على ذلك الإمام الزيلعي في نصب الراية (٢٨)، هما عبد الله بن بريدة، وأبو سفيان السعدي فيكون بذلك قد روى هذا الحديث ثلاثة عن ابن عبد الله بن مغفل، وهذا كاف في رفع الجهالة.

قال الزيلعي: (فقد ارتفعت الجهالة عن ابن عبد الله ابن مغفل برواية هؤلاء الثلاثة عنه)(٣٩).

وهذا الحديث ظاهر في أنَّ الجهر بالبسملة غير مسنون ولا مشروع، وذلك

<sup>-</sup> أخرجه الترمذي وقال: حديث عبد الله بن مغفل حديث حسن، انظر: المباركفوري، جامع الترمذي مع تحفة الأحوذي: (٢ / ٦٢)، حديث: (٨١٥)، وحسنه الإمام الزيلعي في نصب الراية: (١ / ٣٣٧).

٣٧- ابن عبد البر، الإنصاف: (١٦٧).

٣٨- الزِّيلعي، نصب الراية في تخريج أحاديث الهداية: (١/ ٣٣٢).

٣٩- المصدر نفسه.

لأنّ النبي - صلى الله عليه وسلم - وأبا بكر وعمر وعثمان - رضي الله عنهم - لم يسمع منهم الجهر بالبسملة، وإنما كانوا يبتدؤون قراءتهم بالحمد لله رب العالمين.

- ٤- وعن أنس بن مالك رضي الله عنه قال: (كان رسول الله صلى الله عليه وسلم وأبو بكر وعمر لا يجهرون ببسم الله الرحمن الرحيم) (١٠٠).
- ٥- وعن عائشة رضي الله عنها -: (أنّ النبي صلى الله عليه وسلم كان يفتتح الصلاة بالتكبير والقراءة بالحمد لله رب العالمين) (١٤).
- 7- وعن أنس بن مالك رضي الله عنه قال: (صليت مع رسول الله صلى الله عليه وسلم وأبي بكر وعمر وعثمان، فلم أسمع أحداً منهم يقرأ بسم الله الرحمن الرحيم) (٢٤٠) وأخرجه البخاري بلفظ (أن النبي -صلى الله عليه وسلم و أبا بكر و عمر رضي الله عنهما كانوا يفتتحون الصلاة بالحمد لله رب العالمين) (٢٤٠).

وجه الدلالة: فهذه الأحاديث الثلاثة واضحة الدلالة على أنّ النبي - صلى الله عليه وسلم - وأبا بكر وعمر و عثمان - رضي الله عنهم - كانوا لا يجهرون بالبسملة وإنما يفتتحون القراءة بالحمد لله رب العالمين، فدل ذلك على أنّه لا يسن الجهر بها، وإنما أخبر أنس - رضي الله عنه - بذلك ليبين لنا ما كان النبي - صلى الله عليه وسلم - يفعله، إذ لا غرض للناس في معرفة كون أنس سمع أو لم يسمع إلا ليستدلوا بعدم سماعه على عدم المسموع، فلو لم يكن ما ذكره دليلاً على نفي ذلك لم يكن أنس - رضي الله عنه - ليروي شيئاً لا فائدة لهم فيه (33).

٠٤- أخرجه ابن حبان في صحيحه: (٥/ ١٠٥)، بترتيب ابن بلبان: حديث: (١٨٠٢)، والبيهقي في سننه الكبرى: (٢/ ٥٦) في كتاب الصلاة.

١٤- أخرجه مسلم في صحيحه: حديث: (١١١٠)، النووي، شرح النووي على مسلم: (٤/ ٤٣٨).

٤٢ - أخرجه مسلم في صحيحه: حديث: (٨٨٨)، النووي، شرح النووي على مسلم: (٤/ ٣٣١).

٤٣ حديث: (٧٤٣) ، انظر: العسقلاني، ابن حجر، صحيح البخاري مع فتح الباري: (٢ / ٢٢٦).

٤٤- ابن تيمية، مجموع الفتاوى: (٢٢ / ٤١١).

وقد أجاب الشافعية عن حديث عائشة وأنس - رضى الله عنه - بأجوبة منها:

1- قالوا: إن المراد بحديث أنس وعائشة أنهم كانوا يفتتحون الصلاة بسورة الفاتحة لا بسورة غيرها، وقالوا: وهذا التأويل متعين للجمع بين الروايات وأيدوا تأويلهم هذا بما روى الدار قطني في سننه عن أنس - رضي الله عنه - قال: (كنا نصلي خلف النبي - صلى الله عليه وسلم - وأبي بكر و عمر و عثمان - رضي الله عنهم - فكانوا يفتتحون بأم القران فيما يجهر به) قال الدار قطني: هذا صحيح) (٥٤)، وهو دليل صريح لتأويلنا، فقد ثبت الجهر بالبسملة عن أنس وغيره - كما سبق - فلا بد من تأويل ما ظهر خلاف ذلك (٢٤).

وأجاب شيخ الإسلام على هذا بأن حديث أنس - رضي الله عنه - صريح في نفس الجهر بالبسملة، فإن قوله في الحديث (يفتتحون الصلاة ب الحمد لله رب العالمين) لا يذكرون (بسم الله الرحمن الرحيم) في أول قراءة، ولا في أخرها صريح أنه قصد الافتتاح بالآية، لا بسورة الفاتحة التي أولها (بسم الله الرحمن الرحيم) إذ لو كان مقصوده ذلك لتناقض حديثاه.

وأيضاً فإن افتتاح الصلاة بالفاتحة قبل السورة هو من العلم الظاهر العام الذي يعرفه الخاص والعام، كما يعلمون أنّ الركوع قبل السجود، وجميع الأئمة غير النبي – صلى الله عليه وسلم – وأبي بكر وعمر وعثمان يفعلون هذا، ليس في نقل مثل هذا فائدة، ولا هذا مما يحتاج فيه إلى نقل أنس، وهم قد سألوه عن ذلك وليس هذا مما يسأل عنه (٧٤٠).

وأما الحديث الذي رواه الدار قطني فليس فيه معارضة لما روى أنس من نفي

٥٥- الدار قطني، السنن الكبرى: (١/ ٣١٦).

٤٦- النووي، اللَّجموع شرح المهذب لللشيرازي: (٣/ ٣٠٠).

٤٧- ابن تيمية، مجموع الفتاوى: (٢٢ / ٤١٣-٤١٣).

الجهر بالبسملة عند قراءة الفاتحة.

السابقة، أما الرواية المتفق عليها فظاهرة، وأما قوله (لا يجهرون) فالمراد به السابقة، أما الرواية المتفق عليها فظاهرة، وأما قوله (لا يجهرون) فالمراد به نفي الجهر الشديد الذي نهى الله تعالى عنه بقوله تعالى: ﴿ وَلَا تَجَهُرُ بِصَلَائِكَ وَلا تُخَافِقُ بِهَا وَٱبْتَغِ بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلًا ﴾ (١٠٠)، فنفى أنس - رضي الله عنه - الجهر الشديد دون أصل الجهر، بدليل أنه هو روى الجهر في حديث أخر، وكذلك رواية من روى (يسرون) لم يرد بها حقيقة الإسرار، إنما أراد التوسط المأمور به الذي هو بالنسبة إلى الجهر المنهي عنه كالإسرار (١٩٠).

ويجاب عن هذا التأويل بأنه تأويل بعيد جداً؛ إذ لو أراد أنس - رضي الله عنه - ذلك لما خص نفي الجهر بالبسملة ولقال: إنهم كانوا يسرون بالقراءة مطلقاً دون تقييد بالبسملة فدل على أنه أراد نفي الجهر بالبسملة فقط وأن النبي - صلى الله عليه وسلم - وأبا بكر وعمر وعثمان - رضي الله عنهم - كانوا يسرون بالبسملة فدل الحديث على أن الإسرار هو السنة؛ فجميع الروايات الواردة في حديث أنس - رضي الله عنه - تدل دلالة واضحة على أنهم كانوا يسرون بالبسملة وواية (كانوا يفتتحون الصلاة بالبسملة أي الجهر بها في القراءة ويدل عليه قول في الرواية الأخرى (فلم أسمع بالبسملة أي الجهر بها في القراءة ويدل عليه قول في الرواية الأخرى (فلم أسمع أحداً منهم يقرأ بسم الله الرحمن الرحيم) وكذلك رواية (كانوا لا يقرؤونها) أي لا يجهرون بها وقد صرح بذلك في رواية (كانوا لا يجهرون ببسم الله الرحمن الرحيم) وقد قال الحافظ ابن حجر: إن محصل حديث أنس نفي الجهر بالبسملة على ما ظهر من طريق الجمع بين مختلف الروايات عنه (٥٠).

٤٨ سورة الإسراء، الآية: (١١٠).

٤٩- النووي، المجموع شرح المهذب للشيرازي: (٣/ ٣٠٩).

<sup>-0</sup> العسقلاني، ابن حجر، فتح الباري بشرح صحيح البخاري: (7/7)

٣- واعترضوا على حديث أنس بما روى أبو مسلمة سعيد بن يزيد قال: سألت أنس بن مالك أكان رسول الله - صلى الله عليه وسلم - يستفتح بالحمد لله رب العالمين أو ببسم الله الرحمن الرحيم ؟ فقال: (إنك لتسألني عن شيء ما أحفظه وما سألنى عنه أحد قبلك) (١٥٠).

فهذا دليل على توقف أنس وعدم جزمه بواحد من الأمرين (٢٠).

### والجواب عن هذا الاعتراض من وجوه:

الأول: إن هذا الاعتراض يتوجه أيضاً على الأحاديث الواردة عن أنس - رضي الله عنه - والتي استدللتم بها على الجهر بالبسملة مع أنها أقل درجة وأحط منزلة من هذه الروايات الواردة في الصحيحين بل تعد شاذة مع هذه الروايات الصحيحة الصريحة بنفى الجهر بالبسملة.

الثاني: ويجاب عن هذا الحديث أو هذا الأثر بما أجاب به الإمام الحافظ ابن عبد البر - رحمه الله - حيث قال: الذي عندي أنه من حفظه عنه حجة على من سأله في حين نسيانه (٥٠٠).

وقد تقرر في المصطلح أن نسيان الراوي لما رواه لا يؤثر على روايته؛ لأن النسيان أمر يعرض لكل إنسان، ثم يحتمل أنه سأله قبل تذكره للحكم ثم ذكر بعد ذلك فأخبر من سأله عما كان النبي – صلى الله عليه وسلم – وأبو بكر وعمر وعثمان يفعلونه من ترك الجهر بالبسملة والله أعلم.

الثالث: أنّ لفظ هذا الأثر محتمل أنه سأله عن افتتاح الصلاة بالبسملة أو عن قراءتها سراً قبل الحمد، ولم يكن عند أنس - رضي الله عنه - علم من أنّ

٥١ - رواه الإمام أحمد في مسنده: (٣/ ١٩٠)، والدار قطني في سننه: (١/ ٣١٦)، وقال: إسناده صحيح.

٥٢- النووي، المجموع شرح المهذب للشيرازي: (٣/ ٣١٠).

٥٣- ابن عبد البر، الإنصاف: (٢٣١).

النبي – صلى الله عليه وسلم كان يقرؤها سراً أم لا، فلذلك قال: تسألني عن شيء ما أحفظه، ويحتمل أنه سأله عن الجهر بالبسملة وهو الظاهر فقال: (إنك لتسألني عن شيء ما أحفظه) أي ما حفظت عن رسول الله – صلى الله عليه وسلم – أنه جهر بها، فيكون الضمير في قوله (ما أحفظه) عائداً إلى المسؤول عنه، ويكون قوله (وما سألني عنه أحد قبلك) قاله على سبيل التعجب والإنكار، كما إذا سأل الشخص عن أمر واضح فيقال له ذلك (١٥) والله أعلم.

٧- وعن أبي هريرة - رضي الله عنه - قال: (كان رسول الله - صلى الله عليه وسلم - إذا نهض من الركعة الثانية استفتح القراءة ب (الحمد لله رب العالمين) ولم يسكت)<sup>(٥٥)</sup>.

وهذا الحديث وجه الدلالة واضح منه كحديث عائشة وأنس - رضي الله عنهما -.

وهو صريح في أن النبي - صلى الله عليه وسلم - كان لا يجهر بالبسملة في القراءة؛ لأنه لو كان يجهر بها لذكر أبو هريرة - رضي الله عنه - أنه كان يستفتح القراءة بها، فدل على أنه لا يجهر بالبسملة في الصلاة.

٨- وعن جابر بن عبد الله الأنصاري - رضي الله عنه - قال: (صليت خلف رسول الله - صلى الله عليه وسلم - وأبي بكر وعمر فلم أسمع أحد منهم يجهر ببسم الله الرحمن الرحيم) ذكره الإمام ابن عبد البر وقال: ولكن إسناده ضعيف، ولا حجة فيه؛ لأنه انفرد به محمد بن عبد الملك الأنصاري المدني الضرير، وهو منكر الحديث عندهم متروك نزل ببغداد فحدث بها عناكير في الإسناد، ترك لذلك حديثه) (٢٥٠).

٥٤- الذهبي، مختصر الجهر بالبسملة: (١٨٨-١٨٩).

٥٥- أخرجه مسلم في صحيحه: حديث: (١٣٥٥)، انظر: النووي، شرح صحيح مسلم: (٥ / ٩٩).

٥٦- ابن عبد البر، الإنصاف: (٢٣٢).

9- قالوا: ولأنه لو كان الجهر بها ثابتاً لنقل نقلاً متواتراً أو مستفيضاً كوروده في سائر القراءة؛ لأنه من المعلوم أنّ الجهر بها مما تتوافر الهمم والدواعي على نقله، فلو كان النبي - صلى الله عليه وسلم - يجهر بها كالجهر بسائر الفاتحة لم يكن في العادة ولا في الشرع ترك نقل ذلك، بل لو انفرد بنقل ذلك الواحد والاثنان لقطع بكذبهما؛ إذ التواطؤ فيما تمنع العادة والشرع كتمانه كالتواطؤ على الكذب فيه، وقد سئل الدار قطني لما دخل مصر، وسئل أن يجمع أحاديث الجهر بها فجمعها، فقيل له: هل فيها شيء صحيح؟ فقال: أما عن النبي - صلى الله عليه وسلم - فلا، وأما عن الصحابة فمنه صحيح، ومنه ضعيف (٥٠٠).

•١- قالوا: ولأنّ الجهر بها منسوخ، ويدل على نسخه ما روى عن سعيد ابن جبير عن ابن عباس - رضي الله عنهما - قال: (كان رسول الله - صلى الله عليه وسلم - يجهر بقراءة بسم الله الرحمن الرحيم، فكان المشركون يقولون: تراه يدعو إلى إله اليمامة يعنون مسيلمة، وكانوا يسمونه الرحمن، وكانوا يهزؤون فنزلت: ﴿ وَلاَ بَحَهُرُ بِصَلَائِكَ وَلاَ ثَخَافِتُ بِهَا وَٱبتَغِ بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلًا ﴾ (١٠٥)، فما جهر رسول الله - صلى الله عليه وسلم - ببسم الله الرحمن الرحيم بعد) ذكره الحافظ ابن عبد البر وقال: هذه الرواية ضعيفه في تأويل هذه الآية، لم يتابع عليها الذي جاء بها) (١٩٥).

ويجاب عن هذه الرواية أنها ضعيفة ولا يثبت النسخ برواية ضعيفة، وقد أجاب الحازمي - رحمه الله تعالى - بأن هذا الأثر قد جاء ما يعارضه عن عطاء عن ابن عباس (أن النبى - صلى الله عليه وسلم - لم يزل يجهر في السورتين

ov ابن تيمية، مجموع الفتاوى: (٢٢ / ٤١٥ – ٤١٦).

٥٨- سورة الإسراء، الآية: (١١٠).

٥٩ - ابن عبد البر، الإنصاف: (٢٣٦).

ببسم الله الرحمن الرحيم حتى قبض) (٢٠٠)، ثم قال رحمه الله: (وطريق الإنصاف أن يقال: أما ادعاء النسخ في كلا المذهبين متعذر؛ لأن من شرط الناسخ أن يكون له مزية على المنسوخ من حيث الثبوت والصحة وقد فقدها هنا فلا سبيل إلى القول به) (٢١٠).

فتكون على ذلك دعوى النسخ غير صحيحة ولا يثبت في ذلك حديث وإنما الاعتماد على الأحاديث الصحيحة الواردة في هذا الباب، وأصحها وأصرحها في ذلك حديث أنس - رضي الله عنه - الوارد في الصحيحين وحديث عائشة وحديث أبي هريرة الواردان في صحيح مسلم، ولذلك قال الحازمي - رحمه الله - والاعتماد في الباب على رواية أنس بن مالك؛ لأنها أصح وأشهر) (١٢).

# الفرع الثالث: أدلة من قال لا تقرأ لا سراً ولا جهراً ما يلي:

استدل أصحاب هذا القول بحديث أنس - رضي الله عنه - المتفق عليه وحديث عائشة في صحيح مسلم وقد سبق ذكرهما (٦٣)، ووجه الدلالة منهما:

أنهما أخبرا أن النبي - صلى الله عليه وسلم - كان يستفتح قراءته بالحمد لله رب العالمين، قالوا: فهذا يدل على أن النبي - صلى الله عليه وسلم - كان يقتصد في استفتاح القراءة على الحمد لله رب العالمين فدل ذلك أنه لم يكن يقرأ بسم الله الرحمن الرحيم.

وقد احتج الإمام مالك بما رواه في موطئه عن حميد الطويل عن أنس بن مالك قال: (قمت وراء أبى بكر وعمر وعثمان فكلهم كانوا لا يقرؤون بسم الله

٦٠ رواه الدار قطني في سننه: (١/ ٣٠٤)، وفيه عمر بن حفص المكي قال ابن الجوزي في التحقيق:
 (١/ ٣٥٥): أجمعوا على ترك حديثه.

٦١- الحازمي، الاعتبار في الناسخ والمنسوخ من الآثار: (٢٢٨).

٦٢ - المصدر نفسه.

٦٣- انظر: ص: (١٧) من هذا البحث.

الرحمن الرحيم إذا افتتحوا الصلاة)(١٤).

قالوا: فهذا نفي لقراءتها فدل على أنهم لم يكونوا يقرؤونها لا سراً ولا جهراً.

واستدلوا أيضاً بحديث عبد الله بن مغفل الذي سبق ذكره، وفيه أيضاً نفي لقراءة البسملة مثل حديث أنس بن مالك - رضي الله عنه - والجواب عن استدلالهم هذا من عدة وجوه:

الأول: أما استدلالهم برواية (كانوا يفتتحون القراءة بالحمد لله رب العالمين) فليس فيها نفي لقراءة البسملة سراً؛ لأن المقصود بالقراءة هنا هي القراءة التي يسمعها فكان يسمعهم يفتتحون القراءة جهراً بالحمد لله رب العالمين، فقصد بذلك نفي الجهر بالبسملة وقد صرح بذلك في رواية لهذا الحديث وفيها (فكانوا لا يجهرون برسم الله الرحمن الرحيم) ولا بد من حملها على نفي الجهر بالبسملة حتى نجمع بين الروايات.

الثاني: وأما استدلالهم بما ورد من نفي القراءة بالبسملة كما في حديث أنس وعبد الله بن مغفل - رضي الله عنهما - فالمراد به أيضاً هو نفي الجهر بها لا نفي قراءتها كلياً بدليل أنهما - رضي الله عنهما - قالا: (فلم أسمع أحداً منهم يقرؤها) وهذا يدل على أنه يريد بذلك نفي الجهر بها وليس نفي قراءتها كلياً وبذلك تجتمع الأدلة وهذا الظاهر منها والله أعلم.

الثالث: وأما اللفظ الآخر في حديث أنس - رضي الله عنه - (لا يذكرون) فهو إنما ينفي ما يمكنه العلم بانتفائه وذلك موجود في الجهر، فإنه إذا لم يسمع مع القرب علم أنهم لم يجهروا.

وأما كون الإمام لم يقرأها فهذا لا يمكن إدراكه إلا إذا لم يكن له بين التكبير

٦٤ مالك، الموطأ: (١/ ٨٧) برواية أبي مصعب الزهري.

والقراءة سكتة يمكن القراءة فيها سراً (٥٢)، وقد كان النبي - صلى الله عليه وسلم-يسكت بين التكبير والقراءة كما جاء في حديث أبي هريرة المتفق عليه وإذا كان له سكوت لم يمكن أما أن ينفي قراءتها في ذلك السكوت. فيكون نفيه للذكر، وإخباره بافتتاح القراءة بها إنما هو في الجهر (٢٦).

الرابع: ثم يجاب عن قولهم بما ثبت في الروايات الصحيحة عن أنس رضي الله عنه (أنهم كانوا لا يجهرون ببسم الله الرحمن الرحيم) وهذا يدل على أنهم كانوا يقرؤونها سرًا؛ وذلك لأنّ نفي الجهر بها يستلزم أنهم كانوا يُسرون بها، وقد جاء التصريح بذلك في رواية عن أنس رضي الله عنه قال: (كان النبي – صلى الله عليه وسلم – يسر ببسم الله الرحمن الرحيم وأبو بكر وعمر)(١٧).

## الفرع الرابع: أدلة القائلين بالتخيير بين الجهر والإسرار:

استدل أصحاب هذا القول بأنه قد ثبت عن النبي - صلى الله عليه وسلم - وأصحابه أنهم كانوا لا يجهرون بالبسملة، وثبت في حديث أبي هريرة -رضي الله عنه- أنه جهر بالبسملة وثبت عن غيره من الصحابة رضي الله عنهم الجهر بالبسملة، فلذلك كان المصلي بالخيار إن شاء جهر بالبسملة، وإن شاء أخفاها عملاً بالروايات الواردة في هذا الباب جميعها (١٨٠).

وقد رجّح هذا القول الحازمي رحمه الله تعالى حيث قال: والصواب في هذا الباب أن يقال: (إن هذا أمر متسع ، والقول بالحصر فيه ممتنع ، وكل من ذهب فيه إلى رواية فهو مصيب متمسك بالسنة والله أعلم)(٢٩).

٥٥- ابن تيمية، مجموع الفتاوى: (٢٢ / ٤١٤).

٦٦- المصدر نفسه.

٦٧- أخرجه ابن خزيمة في صحيحه: (١/ ٢٥٠)، وعزاه الهيثمي في المجمع: (٢/ ١٠٨) إلى الطبراني في الكبير والأوسط وقال: ورجاله موثوقون.

٦٨ ابن المنذر، الأوسط: (٣/ ١٢٩).

٦٩ الحازمي، الاعتبار في الناسخ والمنسوخ من الآثار: (٢٣١).

ويجاب عن هذا القول بأن أدلة نفي الجهر بالبسملة أصح وأشهر وأقوى سندًا؛ فإن نفي الجهر بها قد نقل نقلاً صحيحًا صريحًا في حديث أنس بن مالك وعائشة وأبي هريرة رضي الله عنهم وكذلك في حديث عبد الله بن مغفل - رضي الله عنه - وهو حديث حسن كما حسنه الترمذي، وأما أحاديث الجهر بها فأكثرها ضعيف كما اعترف بذلك الدار قطني كما سبق نقل ذلك عنه إلا حديث نعيم المجمر عن أبي هريرة رضي الله عنه وهو أجود ما استدل به القائلون باستحباب الجهر بالبسملة قال الحافظ ابن حجر: (وهو أصح حديث ورد في ذلك) (٧٠٠).

ومع ذلك فهو ليس صريحًا في الدلالة على الجهر بالبسملة، وقد أجاب القائلون بالإسرار عن هذا الحديث بعدة أجوبة تضعيف الاستدلال به في المسألة، وقد أطال الزيلعي في ذكرها في كتابه نصب الراية (١٧).

## وهذه الأجوبة تتلخص في النقاط التالية:

١- أنه حديث معلول؛ فإن ذكر البسملة فيه مما تفرد به نعيم المجمر من بين أصحاب أبي هريرة، وهم ثمان مئة ما بين صاحب وتابع، ولا يثبت عن ثقة من أصحاب أبي هريرة أنه عليه السلام كان يجهر بالبسملة في الصلاة، وقد أعرض عن ذكر البسملة في حديث أبي هريرة صاحبا الصحيح، وأجاب الحافظ ابن حجر عن ذلك بأن نعيمًا ثقة فتقبل زيادته (٢٧).

۲- إن قوله في الحديث (إني أشبهكم صلاة برسول الله -صلى الله عليه وسلم)
 يحتمل أن يكون أبي هريرة أراد بذلك أصل الصلاة ومقاديرها وهيئاتها،
 وتشبيه الشيء بالشيء لا يقتضى أن يكون مثله من كل وجه.

٧٠- العسقلاني، ابن حجر، فتح الباري بشرح صحيح البخاري: (٢ / ٢٦٧).

<sup>(</sup>TTA-TTO/1) -V1

 $<sup>^{</sup>VY}$  العسقلاني، ابن حجر، فتح الباري بشرح صحيح البخاري: ( $^{Y}$ ).

وأجاب الحافظ ابن حجر عن ذلك بأن الخبر ظاهر في جميع الأجزاء فيحمل على عمومه حتى يثبت دليل يخصصه (٧٣).

٣- أن قوله (فقرأ) ليس بصريح أنه جهر بالبسملة، إذ يجوز أن يكون أبو هريرة أخبر نعيمًا بأنه قرأها سرًا، ويجوز أن يكون سمعها منه في مخافته لقربه منه كما روي عنه من أنواع الاستفتاح وألفاظ الذكر في قيامه وقعوده وركوعه وسجوده.

وقد سبق الجواب عن هذا بأنه خلاف الظاهر من الحديث، فالظاهر أنه جهر بالبسملة كما جهر بقراءة الفاتحة؛ وذلك لأنه حكي فعل أبي هريرة وهو يؤم الناس فالظاهر أنه سمع قراءته بالبسملة كما سمع كما سمع قراءته بالفاتحة وهو يجهر بها والواجب هو الأخذ بظاهر النص ما لم توجد قرينة تصرفنا عن ذلك.

وبذلك يبقى الاستدلال بهذا الحديث على الجهر بالبسملة في الصلاة متوجهًا ولكنه أقل درجة من الأحاديث الصحيحة الصريحة بنفي الجهر بالبسملة في الصلاة فيمكن حمله على أنه جهر بالبسملة ليعلم الناس أن قراءة البسملة في الصلاة سنه.

وكذلك يُقال فيمن جهر بها من الصحابة رضي الله عنهم أن جهرهم بها كان على هذا الوجه، ليعرفوا أن قراءتها سنة، لا لأن الجهر بها سنة مثل ما ورد عن ابن عباس رضي الله عنهما أنه جهر بالفاتحة على الجنازة وقال: (لتعلموا أنها سنة) والله أعلم.

٧٣- المصدر نفسه.

٧٤ أخرجه البخاري في صحيحه: حديث: (١٣٣٥)، انظر: العسقلاني، ابن حجر، صحيح البخاري مع فتح الباري: (٣/٣٥).

## الفرع الخامس: أدلة القائلين أنه يجهر بالبسملة في بعض الأحيان:

استدل أصحاب هذا القول بالجمع بين هذه الأحاديث الواردة في هذا الباب، فإن أحاديث الإسرار بالبسملة تدل على أن ذلك كان غالب فعل النبي الباب، فإن أحاديث الإسرار بالبسملة تدل على أن ذلك كان غالب فعلم - فدلت هذه الأحاديث على أن الإسرار بالبسملة هو السنة، وما ورد من أحاديث الجهر بالبسملة فهو محمول على أن ذلك كان لمصلحة راجحة وأنه جهر بالبسملة في بعض الأحيان إذا كان في الجهر بها مصلحة من تعليم الناس قراءتها في الصلاة وأنها مما يقرأ في الصلاة أو لتأليف القلوب وجمع هذا الكلمة عدم حصول الفرقة والخلاف، وأما المداومة على الجهر بها في الصلاة فليس بمشروع وخلاف في السنة.

قال الإمام ابن القيم رحمه الله: (ولا ريب أنه لم يكن يجهر بها دائمًا في كل يوم وليلة خمس مرات أبدًا حضرًا وسفرًا ويخفي ذلك على خلفائه الراشدين وعلى جمهور أصحابه، وأهل بلده في الأعصار الفاضلة، هذا من أمحل المحال....)(٥٧).

٧٥- ابن القيم، زاد المعاد في هدي خير العباد: (١/ ٢٠٠).

# المطلب الثالث: الراجع من الأقوال وسبب الترجيح

الراجح - والله أعلم بالصواب - هو إنّ الإسرار بها هو السنة والأفضل، ويشرع الجهر بها أحيانًا للمصلحة الراجحة وأنّ المداومة على الجهر بها في الصلاة غير مشروع ولا مسنون وذلك لما يأتي:

أولاً: لصحة الأحاديث الواردة بنفي الجهر بالبسملة في الصلاة وصراحتها في ذلك.

ثانياً: ولضعف أدلة واستدلال المخالفين وقد سبق الجواب عنها فلا حاجة لإعادتها.

ثالثاً: ولأنّ هذا القول فيه جمع بين الأدلة وأعمال لجميع الأدلة كل دليل يجب ما دل عليه والواجب العمل بجميع الأدلة الواردة إن أمكن ذلك.

رابعاً: ولأن هذا القول هو الذي كان عليه الخلفاء الراشدون وجمهور الصحابة رضي الله عنهم ويدل عليه فعل النبي صلى الله عليه وسلم وهو أولى بالإتباع من غيره مما يخالفه.

خامساً: ولأن الجهر بالبسملة على الدوام قد يصل إلى كونه بدعة في الدين كما دل عليه حديث عبد الله بن مغفل وقد قال إبراهيم النخعي: (الجهر بسم الله الرحمن الرحيم بدعة)(٢٠٠).

٧٦ - ابن المنذر، الأوسط: (٣/ ١٢٨).

#### خاتمة

## توصّلت من خلال هذا البحث إلى النتائج التالية:

أوّلاً: إنّ الإسرار بالبسملة في الصلاة هو السنّة والأفضل، ويُشرع الجهر بها أحياناً للمصلحة الراجحة، وأنّ المداومة على الجهر بها في الصلاة غير مشروع ولا مسنون، وقد بيّنًا وجه ذلك بما يغنى عن الإعادة هنا.

ثانياً: أنّ القول الذي رجّحناه اختاره جماعة من العلماء المحققين الذين يتجردون للدليل الصحيح ولما دل عليه الدليل كشيخ الإسلام ابن تيمية وتلميذه ابن القيم كما سبق، كما رجحه ابن باز في تعليقه على فتح الباري (٧٧)، وسأنقل كلام شيخ الإسلام في هذا فهو كلام نفيس جدًا ويحتاجه كل من يُراعي اتباع السنة والأفضل في عبادته وعمله، حيث قال رحمه الله:

(ومع هذا فالصواب أنّ ما لا يجهر به قد يشرع الجهر به لمصلحة راجحة، فيشرع للإمام أحيانًا لمثل تعليم المأمومين، ويسوغ للمصلين أن يجهروا بالكلمات اليسيرة أحيانًا، ويسوغ أيضًا أن يترك الإنسان الأفضل لتأليف القلوب، واجتماع الكلمة خوفًا من التنفير عما يصلح كما ترك النبي صلى الله عليه وسلم بناء البيت على قواعد إبراهيم؛ لكون قريش كانوا حديثي عه بالجاهلية، وخشي تنفيرهم بذلك، ورأى أن مصلحة الاجتماع والائتلاف مقدمة على مصلحة البناء على قواعد إبراهيم، وقال ابن مسعود لما أكمل الصلاة خلف عثمان وأنكر عليه فقيل في ذلك، فقال: الخلف شر، ولهذا نص الأئمة كأحمد وغيره على ذلك بالبسملة، وفي وصل الوتر وغير ذلك مما فيه العدول عن الأفضل إلى الجائز المفضول مراعاة ائتلاف المأمومين، أو لتعريفهم السنة، وأمثال ذلك، والله أعلم) (٨٧٠).

هذا ما توصلت إليه في هذا البحث وصلى الله على نبينا محمد.

٧٧- العسقلاني، ابن حجر، فتح الباري بشرح صحيح البخاري، تعليق: ابن باز: (الحاشية): (٢ / ٢٢٩).

۷۸ ابن تیمیة، مجموع الفتاوی: (۲۲ / ٤٣٦).

### فهرس المصادر والمراجع

- ١- القرآن الكريم
- ۲- البستي، أبو حاتم محمد بن حبان البستي، صحیح ابن حبان بترتیب ابن
   بلبان، تحقیق شعیب الأرنؤ وط مؤسسة الرسالة ط۱ / ۱٤۰۸ هـ.
- ٣- البعلي، علاء الدين أبي الحسين على بن محمد بن عباس، الاختيارات الفقهية من فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية، تحقيق محمد حامد الفقي، طبع دار الفكر.
- ٤- البغدادي، القاضي عبد الوهاب بن علي بن نصر، الإشراف على نكت مسائل الخلاف، تحقيق الحبيب بن طاهر، دار ابن حزم ط١/ ١٤٢٠هـ ١٩٩٩م.
- ٥- البيهقي، أبو بكر أحمد بن الحسين بن علي، السنن الكبرى، وبذيله الجوهر النقى لابن التركماني طبع دار الفكر.
- ٦- ابن تيمية، مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية، جمع عبد الرحمن بن
   محمد ابن قاسم وابنه محمد طبع مجمع الملك فهد بالمدينة المنورة عام
   ١٤١٦هـ ١٩٩٥م.
- ٧- الحازمي، الحافظ أبي بكر محمد بن موسى، الاعتبار في الناسخ والمنسوخ من الآثار، تحقيق الدكتور عبد المعطي أمين قلعجي، نشر جامعة الدراسات الإسلامية ط٢/ ١٤١٠هـ.
- ٨- الحاكم، الإمام أبو عبد الله النيسابوري، المستدرك على الصحيحين، طبع
   دار المعرفة بإشراف د. يوسف عبد الرحمن المرعشلي.

- 9- ابن حزم، أبو محمد علي الظاهري، المحلى، تصحيح محمد خليل هراس طبع مطبعة الإمام بالقلعة بمصر.
- ۱۰ ابن خزيمة، أبو بكر محمد بن إسحاق، صحيح ابن خزيمة، تحقيق د. محمد مصطفى الأعظمى نشر دار المكتب الإسلامي.
- ۱۱ الدار قطني، أبو الحسن علي بن عمر، سنن الدار قطني، نشر دار عالم الكتب ط٢/ ١٤٠٣هـ.
- 17-الذهبي الإمام محمد بن أحمد، مختصر الجهر بالبسملة، ضمن كتاب ست رسائل للحافظ الذهبي، تقديم وتحقيق جاسم سليمان الدوسري، الدار السلفية / ١٤٠٨هـ.
- 17-الذهبي، الإمام شمس الدين محمد بن أحمد، ميزان الاعتدال في نقد الرجال، تحقيق علي معوض وعادل عبد الموجود دار الكتب العلمية ط١/ ١٤١٦هـ ١٩٩٥م.
- 18- ابن رشد، الإمام أبي الوليد محمد بن أحمد، بداية المجتهد ونهاية المقتصد، تحقيق ماجد الحموي، دار ابن حزم ط١ / ١٤١٦هـ ١٩٩٥م.
- 10-الزيلعي، جمال الدين أبو محمد عبد الله بن يوسف الحنفي، نصب الراية لأحاديث الهداية، من مطبوعات المجلس العلمي، نشر دار المكتب الإسلامي ط٢/ ١٣٩٣هـ.
- ١٦- السجستاني، الإمام أبو داود سليمان بن الأشعث، سنن أبي داود، طبع دار ابن حزم ط١/ ١٤١٩هـ ١٩٩٨م.
  - ١٧ السرخسي، شمس الدين، المبسوط، دار المعرفة ط٣ / ١٣٩٨هـ ١٩٧٨م.

- ١٨-الشيباني، الإمام أحمد بن حنبل، المسند، نشر دار المكتب الإسلامي عن الطبعة الميمنيه ط٢/ ١٣٩٨هـ.
- 19-الصنعاني، محمد بن إسماعيل الأمير، سبل السلام الموصلة إلى بلوغ المرام، تحقيق محمد صبحي حسن ملاق، دار ابن الجوزي، ط١/١٤١٧هـ ١٩٩٧م.
- ·٢- العسقلاني، الحافظ أحمد بن علي بن حجر، فتح الباري شرح صحيح البخاري، تحقيق الشيخ عبد العزيز بن باز، دار المعرفة.
- ٢١-العسقلاني، الحافظ أحمد بن علي بن حجر، تقريب التهذيب، تحقيق محمد
   عوامة دار الرشيد ط٤ / ١٤١٢هـ ١٩٩٢م.
- ٢٢-القرطبي، الإمام أبي عمر يوسف بن عبد البر، الإنصاف فيما بين علماء المسلمين في قراءة بسم الله الرحمن الرحيم في فاتحة الكتاب من الاختلاف،
   تحقيق عبد اللطيف بن محمد الجيلاني المغربي، دار أضواء السلف ط١/١٤١٧هـ ١٩٩٧م.
- ۲۳-القز ويني، الحافظ أبي عبد الله محمد بن يزيد، سنن ابن ماجه، تحقيق وتعليق محمد فؤاد عبد الباقي دار الحديث ط١/ ١٤١٩هـ ١٩٩٨م.
- ٢٤-ابن قيم الجوزية، زاد المعاد في هدي خير العباد، تحقيق شعيب الأرنؤوط
   وعبد القادر الأرنؤوط مؤسسة الرسالة ط٣ / ١٤١٨هـ ١٩٩٨م.
- ٢٥- الكاساني، الإمام أبي بكربن مسعود، بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع، تحقيق محمد عدنان بن ياسين درويش، دار إحياء التراث العربي ط٣/ ١٤٢١هـ- ٢٠٠٠م.

- ٢٦-ابن كثير، الإمام أبي الفداء إسماعيل بن كثير القرشي الدمشقي، تفسير القرآن العظيم، المكتبة العصرية ط١ / ١٤١٨هـ ١٩٩٧م.
- ۲۷ مالك بن أنس، الموطأ، برواية أبي مصعب الزهري المدني، تحقيق د. بشار عواد معروف ومحمود محمد خليل مؤسسة الرسالة ط١ / ١٤١٢هـ ١٩٩٢م.
- ٢٨-المباركفوري، الحافظ أبي العلاء محمد عبد الرحمن، تحفة الأحوذي شرح جامع الترمذي، تحقيق علي معوض وعادل عبد الموجود دار إحياء التراث العربي ط٣/ ١٤٢٢هـ ٢٠٠١م.
- 79- ابن المنذر، الإمام أبي بكر محمد بن إبراهيم، الأوسط في السنن والإجماع والاختلاف، تحقيق الدكتور أبو حماد صغيرًا أحمد حنيف دار طيبة ط١/ ١٤٠٩هـ ١٩٨٨م.
- •٣- المقدسي، الإمام موفق الدين أبو محمد عبد الله بن أحمد بن قدامة، المغني، تحقيق د. عبد الله التركي، د. عبد الفتاح محمد الحلو. دار هجر ط١ / ١٤٠٦هـ ١٩٨٦م.
- ٣١- النووي، الإمام محي الدين يحيى بن شرف، روضة الطالبين وعمدة المفتين، نشر دار المكتب الإسلامي بإشراف زهير الشاويش ط٢ / ١٤٠٥هـ.
- ٣٢- النسائي، الإمام أحمد بن شعيب، سنن النسائي، تحقيق مكتب تحقيق التراث الإسلامي دار المعرفة ط٥ / ١٤٢٠هـ ١٩٩٩م.
- ٣٣-النووي، الإمام محيي الدين يحيي بن شرف، المجموع شرح المهذب للشيرازي، تحقيق محمد نجيب المطيعي، طبع مكتبة الإرشاد بجدة.

٣٤- النووي، الإمام محيي الدين يحيي بن شرف، المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج، تحقيق الشيخ خليل مأمون شيحا، دار المعرفة ط٤ / ١٤١٨هـ - ١٩٩٨م.

#### **Abstract**

# The Verdict of Verbally Saying Al-Basmalah in Praying (A Study on Comparative Jurisprudence)

#### Dr. Jamal Shaken Abdullah

The Research contains the issue of prayer, a verdict of verbally saying Basmalah in praying, is it legitimate or illegitimate, and if a project is a duty or years.

The study reported scholars in the matter, and their evidence, and discussed, and likely cause penalties.

The study concluded weighting to say who sees Sunni silently, and that there is nothing wrong sometimes for a valid purpose, and to constantly manifest is illegal. الولي واشتراطه في عقد زواج المرأة بين الفقهاء (الأئمة الأربعة) وقوانين الأحوال الشخصية في كل من فلسطين والأردن

د. محسن سميح الخالدي جامعة النجاح الوطنية

أ. عبد الله محمد خليل حرب قاضي استئناف – المحاكم الشرعية





#### ملخص البحث

"يتحدث هذا البحث عن الولي الذي يلي تزويج المرأة، فيبين صفاته، ودرجته بالنسبة للمرأة، ويلقي الضوء على اشتراط وجوده في عقد نكاح المرأة؛ فقد تعددت أقوال الفقهاء في تحديد الولي الذي يلي تزويج المرأة، واختلفت أقوالهم في اشتراطه، وكثرت تفصيلاتهم في صحة النكاح بغير إذن الولي، وهل له صفة إجبار أو لا.

وتمخض الاختلاف عن مذهب الجمهور الذين اشترطوا الولي في عقد النكاح، ومذهب الأحناف الذين لم يشترطوا ذلك، وكان مذهب الجمهور أقوم قيلا، وأهدى سبيلا، ونظراً لتعدد أقوال الفقهاء في أحكام الولي فقد اختلفت قوانين الأحوال الشخصية تبعاً لذلك، غير أن قوانين الأحوال الشخصية المعمول بها في فلسطين قديمة، يحتاج بعضها إلى إعادة النظر حتى يواكب متطلبات هذا العصر، وبما يتفق تماما ولا يتخالف مع الشرع الحنيف».

#### المقدمة

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين وبعد،

فإن الزواج نعمة من نعم الله عز وجل التي امتن بها على عباده المؤمنين، وعلى البشرية جمعاء، حيث قال تعالى:

﴿ وَمِنْ ءَاينتِهِ أَنْ خَلَقَ لَكُمْ مِّنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَجًا لِتَسْكُنُواْ إِلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُمْ مَّوَدَةً وَرَحُمَةً إِنَّ فِي ذَلِكَ لَاَينتِ لِقَوْمِ يَنفكَرُونَ ﴾ [الروم: ٢١]. ولأهمية هذه النعمة وضع الشرع لها أركاناً وشروطاً حتى يكون العقد معتبراً وتترتب عليه آثاره الشرعية التي شرع من أجلها. ومن هذه الشروط التي يقوم عليها عقد نكاح المرأة وجود الولي، وقد اختلفت أقوال الفقهاء في هذا الشرط وكثرت تفصيلاتهم في صحة النكاح بغير إذن الولي وهل العقد يتوقف على إذن المرأة ؟، وهل يختلف حكم الولاية على المرأة فيما إذا كانت بكراً أو ثيباً؟، ومن الذي يلي عقد تزويج المرأة ؟، ونظراً لتعدد أقوال الفقهاء في أحكام الولي فقد اختلفت قوانين الأحوال الشخصية تبعاً لذلك.

ومما لا شك فيه أن قوانين الأحوال الشخصية المعمول بها في فلسطين طال أمدها ولم يجر عليها أي تعديل منذ عقود طويلة. فالقانون الذي يطبق حالياً في الضفة الغربية منذ تاريخ ١ / ١٢ / ١٩٧٦م هو قانون الأحوال الشخصية الأردني رقم ٢١ / ١٩٧٦م، والذي اكتسب الصفة القانونية في عهد السلطة الوطنية الفلسطينية بموجب المرسوم الرئاسي رقم ١ / ١٩٩٤م، كما يطبق في قطاع غزة قانون حقوق العائلة رقم ٣٠٣ منذ تاريخ ١٥ / ٢ / ١٩٥٤م، بالإضافة إلى قانون الأحوال الشخصية على مذهب الإمام أبي حنيفة النعمان بما لا يتعارض مع قانون حقوق العائلة.

وكل هذه القوانين مأخوذة من مذهب الإمام أبي حنيفة النعمان (رحمه الله)، إلا في بعض الحالات التي تم الأخذ فيها بمذاهب أخرى لمصلحة الأسرة؛ كالطلاق المكرر ثلاثاً في مجلس واحد فإنه يقع به طلقة واحدة رجعية عملاً بما ذهب إليه بعض الصحابة كابن عباس رضي الله عنهما، والتابعون كمحمد بن إسحاق صاحب المغازي، وأفتى به تقي الدين ابن تيمية وابن القيم، وكالطلاق الرجعي، فقد اعتبر القانون أنّ كل طلاق يقع رجعياً سواء كان صريحا أو كناية، إلا ما استثني بموجب القانون أخذاً على مذهبي الشافعي وأحمد، وكالتفريق للعيوب أخذاً بما ذهب إليه الإمام مالك والشافعي وأحمد وغيرهم. (۱)

وأما ما لم يذكر في القانون فيرجع فيه إلى الرأي الراجح من مذهب أبي حنيفة كما جاء في المادة (١٨٣) من قانون الأحوال الشخصية المعمول به في الضفة الغربية.

إن موضوع الولاية في الزواج لهو من القضايا التي تحتاج إلى إعادة نظر وتطوير بما يتلاءم مع مفاهيمنا الإسلامية وعاداتنا وتقاليدنا المستمدة من ديننا الحنيف. ومن هنا فقد أحببنا أن نكتب هذا البحث وسميناه بـ:

(الولي واشتراطه في عقد زواج المرأة بين الفقهاء (الأئمة الأربعة) وقوانين الأحوال الشخصية في كل من فلسطين والأردن)، وقد سرنا فيه وفق المناهج؛ الوصفي والاستقرائي والمقارن، وجاء هذا البحث في مقدمة، وفصلين، وخاتمة، على النحو الآتي:

الفصل الأول: اشتراط الولي في عقد زواج المرأة في الفقه الإسلامي، وفيه أربعة مباحث:

المبحث الأول: تعريف الولى.

١- انظر: داود، القرارات الاستئنافية في أصول المحاكمات الشرعية ومناهج الدعوى (٢/ ١١١٠-١١١١).

المبحث الثاني: ترتيب الأولياء.

المبحث الثالث: أقوال الفقهاء في اشتراط الولى في عقد زواج المرأة.

المبحث الرابع: الشروط الواجب توفرها في الولي.

الفصل الثاني: الولي في قوانين الأحوال الشخصية المعمول بها في فلسطين (الضفة الغربية وقطاع غزة)، والمملكة الأردنية الهاشمية، ومسودة قانون الأحوال الشخصية الفلسطيني، وفيه ثلاثة مباحث:

المبحث الأول: الولي والولاية في قوانين الأحوال الشخصية السارية والمقترحة.

المبحث الثاني: إجبار الولي.

المبحث الثالث: عضل الولي.

وختاماً: فإننا نسأل الله تعالى أن نكون قد وفقنا في كتابة هذا البحث، فإن أصبنا فمن الله وإن أخطأنا فمن أنفسنا ومن الشيطان، والله تعالى الموفق والهادي إلى سواء السبيل.

#### الفصل الأول

# اشتراط الولي في عقد زواج المرأة في الفقه الإسلامي المبحث الأول: تعريف الولي، وفيه مطلبان

#### المطلب الأول: الولي في اللغة:

" (الوَلْيُ بفتح فسكون، القُرْبُ والدُّنُوُّ )(٢)، "والوليّ وليّ اليتيم الذي يلي أَمره ويَقُوم بِكِفايته ) (٣).

والمولى والولي بمعنى واحد، فقد جاء في الحديث الشريف عن رَسُولُ اللهِ عَنْ رَسُولُ اللهِ عَنْ رَسُولُ اللهِ عَنْ اللهِ الهُ اللهِ اللهُ ال

وقد خطًا الخطابي قول من زعم أن الولي في العمّ خاصة، وبيّن أن كل ولي للإنسان هو مولاه مثل الأب، والأخ، وابن الأخ، والعم، وابن العم، وما وراء ذلك من العصبة (٢).

قال القاضي عياض: «قال الفراء: المولى والولي واحد، وأصله من الولي بالسكون القرب، والولاية بالفتح النسب والنصرة، وبالكسر من الإمارة»(٧).

وقد تعددت المعاني التي ورد عليها لفظ المولى في الحديث الشريف، لخصها

٢- الفيروز أبادي، القاموس المحيط، (ص:١٧٣٢)، والزبيدي، تاج العروس (٤٠ / ٢٤١).

٣٢٣ / ١٥) الأزهري، تهذيب اللغة (١٥ / ٣٢٣).

٤- ابن حبان، صحیح ابن حبان، کتاب النکاح، باب: الولي، رقم(٤٠٤٧)، (٩/ ٣٨٤)، وسیأتي تخریج هذه الروایة بصورة أشمل.

٥- النسائي، السنن الكبرى، كتاب النكاح، باب: الثيب تجعل أمرها لغير وليها، رقم (٥٩٩٤)، (٣/ ٢٨٥).

٦- انظر الخطابي، غريب الحديث (٣/ ١٤١).

٧- عياض، مشارق الأنوار على صحاح الآثار، (٢ / ٢٨٧)، ولم نقف على قول الفراء من كتبه.

ابن الأثير في النهاية (^)، ونقلها عنه ابن منظور في لسان العرب (٩)، ومنها: المالك، والسيد، والمنعم، والمعتق، والناصر، والتابع، والحليف، والعبد، والمعتق، والمنعم (١٠).

#### المطلب الثاني: الولي في الاصطلاح:

قال الأزهري: «الوليّ وليّ اليتيم الذي يلي أُمره ويَقُوم بكفايته، ووليّ المرأة الذي يَلي عَقْد النّكاح دُونَه» (١١).

وجاء تعريف الولاية في الشرع عند الجرجاني (١٢) والمناوي (١٣) والقنوي (١٤) بأنها: «تنفيذ القول على الغير شاء الغير أو أبى».

وقد نقل نكري في كتابه دستور العلماء عن صاحب كنز الدقائق أنه فسر الولى بالعصبة، وذلك بقوله:

«الولي العصبة بترتيب الإرث أي الترتيب في العصبات في ولاية الإنكاح كالترتيب في الإرث فالأبعد محجوب بالأقرب فأقرب الأولياء الابن للمجنونة ثم ابن الابن وإن سفل ثم الأب – ثم الجد أب الأب وإن علا – ثم الأخ لأب وأم – ثم الأخ لأب – ثم الأخ لأب وأم – ثم الأخ لأب – ثم العم لأب وأم – ثم العم لأب – ثم العم لأب وأم – ثم العم لأب – ثم العم لأب – ثم العم لأب وأم – ثم الما لأب – ثم المحتق بالكسر – وإن لم يكن عصبة فالولاية للأم – ثم للأخت لأب وأم – ثم لأب وأم – ثم الأب وأم الأب وأم – ثم الأب وأم – ثم الأب وأم الأب وأم – ثم الأب وأم الأب وأم

 $<sup>-\</sup>Lambda$ ابن الأثير، النهاية في غريب الأثر (٥/ ٤٠٩).

٩- ابن منظور، لسان العرب (١٥/ ٤٠٩).

۱۰ وانظر هذه المعاني أيضا عند: ابن سيدة، المحكم والمحيط الأعظم (۱۰ / ٤٥٨)، والرازي، مختار الصحاح (ص: ٣٠٦)، والفيروز أبادي، القاموس المحيط (ص: ١٧٣٢).

١١- تهذيب اللغة للأزهري، (١٥/ ٣٢٣)، ونقله القونوي في أنيس الفقهاء (ص: ١٤٨).

۱۲ - الجرجاني، التعريفات (ص: ٣٢٩).

١٣- المناوي، التعاريف، (ص: ٧٣٤).

١٤- القونوي، أنيس الفقهاء (ص: ١٤٨).

لولد الأم – ثم لذوي الأرحام – ثم للحاكم أي القاضي  $^{(01)}$ .

ويلاحظ مما سبق في المعنى الاصطلاحي للولي أن فيه معنى الإجبار والإرغام، علما أن هذه الصفة تختلف بحسب حال المولى عليه، فولي اليتيمة والمجنونة ليس كولي البالغة العاقلة، وولي البالغة العاقلة ليس على حال واحدة كما في تزويج الثيب، ثم إن الولاية في النكاح على أنواع، قال الكاساني: «فَالْولَايَةُ في بَابِ النّكاحِ أَنْواعٌ أَرْبَعَةٌ ولَايَةُ الْملك، وَولَايَةُ الْقَرَابَةِ، وَولَايَةُ الْولَاء، وَولَايَةُ الإمامة» النّكاح حالة أسبابها وأحكامها.

#### أما الألفاظ ذات الصلة بالولى فمنها:

(المجيز)، يُقَال: هَذِه امرأةٌ لَيْسَ لَهَا مُجيز، والمجيز: الوصِيّ، والمجيز: القَيِّم بأَمْر الْيَتيم (١٧).

(الوصي)، بفتح الواو وكسر الصاد من وصى جمع أوصياء، وهو من عهد إليه بأمر، ويعينه الولي أو القاضي (١١) وعند أبي حنيفة وأصحابه: لا ولاية للوصي في النكاح؛ وهو قول الشافعي والثوري ومن وافقهم. وعند مالك وربيعة والليث: الوصى أوْلَى من الولى غير الأب (١٩).

(الوكيل): هو الذي يتصرف لغيره لعجز موكله. (٢٠)

والملحوظ على ما سبق من الألفاظ أنها تحمل في طياتها معنى الرعاية والعناية

١٥- نكري، دستور العلماء (٣/ ٣٢٣-٣٢٣)، وهو عند ابن نجيم في البحر الرائق (٣/ ١١٦ فما بعدها)، ولم نقف على كتاب كنز الدقائق.

١٦- الكاساني، بدائع الصنائع (٢/ ٢٣٧).

١٧- تهذيب اللغة (١١/ ١٠٣ لسان العرب (٥/ ٣٢٧)، تاج العروس (١٥/ ٥٨).

۱۸ - قلعجي، و قنيبي، معجم لغة الفقهاء (ص: ٥٠٤).

١٩ الحُمْيرَي، شمس العلوم ودواء كلام العرب من الكلوم (٥/ ١٧١٧).

٢٠- الجَرجاني، التعريفات (ص: ٢٥٤) وانظر: دستور العلماء/ جامع العلوم في اصطلاحات الفنون
 (٣/ ٣٢١).

والمحافظة لما يقومون به.

وثمّ أمر ينبغي التنويه إليه: أنه يجب التفريق بين وجوب اشتراط الولي، وبين حق المرأة في إبداء رأيها فيمن ترضاه من الأزواج ومن لا ترضاه.

# المبحث الثانى: ترتيب الأولياء، وفيه مطلبان المطلب الأول: ترتيب الأولياء بصورة عامة:

إن مبنى الولاية قائم على النظر والشفقة، وذلك معتبر بمظنته وهي القرابة، فأقربهم أشفقهم (٢١)، ومن هنا كان ترتيب الأولياء على النحو التالي على خلاف يسير عند الفقهاء في تحديد الأقرب بين الفئات الآتية، وهم:

أولا: الأب ثانيا: أبو الأب وإن علا. ثالثا: الابن وابن الابن وإن نزل. رابعا: الأخ الشقيق. خامسا: الأخ لأب. سادسا: أولاد الأخوة. سابعا: الأعمام ثم أولادهم. ثامنا: الأقرب تعصيبا. تاسعا: السلطان.

المطلب الثاني: بعض المسائل التي تعلق بها خلاف الفقهاء في ترتيب الأولياء:

أولا: إن ولاية البنوة تقدم على الأبوة عند كل من الحنفية (٢٢) والمالكية (٣٢) في حين نجد الحنابلة (٢٤) يقدمون ولاية الأب على الابن، أما الشافعية فيسقطون ولاية الأبناء فالابن لا يزوج أمّه بالبنوة ؛ ذلك أن المرأة لا ولاية لها على نفسها عنده والولد جزء منها فلا يثبت له الولاية عليها؛ لأنه لا مشاركة بينه وبينها في النسب، فقد لا يعتني بدفع العار عن النسب، وذلك أن نسبه لأبيه وليس لأمه، ونسب الأم إلى أبيها، ولهذا لم تثبت الولاية للأخ من الأم بل يزوج بالعصوبة أو

<sup>(0 / 17)</sup>، ابن مفلح، الغروع (0 / 17)، ابن مفلح، الفروع (0 / 17)، ابن مفلح، المبدع (0 / 17). (0 / 17) انظر: السرخسي، المبسوط، (0 / 11)، والطحطاوي، حاشية الطحطاوي على مراقي الفلاح

٢٣ - انظر: ابن جزى، القوانين الفقهية (١/ ١٣٤).

٢٤- انظر: ابن مفلح، الفروع (٥/ ١٣٤).

بالولاء أو بالقضاء (٢٥).

وحجة من قال: إن الابن أولى بالولاية من الأب كونه أولى منه بالميراث وأقوى تعصيبا، ولهذا يرث بولاء أبيه دون جده (٢٦٠).

ويجاب عليه بما يأتي (٢٧):

١- إن الولد موهوب لأبيه وقد ورد هذا المعنى في آيات كثيرة منها: قوله تعالى:
 ﴿ وَوَهَبُ نَا لَهُ رُيحُمِينَ ﴾ .

[ الأنبياء: ٩٠]، وقال زكريا: ﴿ رَبِّ هَبْ لِي مِن لَدُنكَ ذُرِيَّةً طَيِّبَةً ﴾ [ آل عمران: ٣٨] وقال: ﴿ فَهَبْ لِي مِن لَدُنكَ وَلِيًّا ﴾ [ مريم: ٥] وقال إبراهيم: ﴿ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ ٱلَّذِي وَهَبَ لِي عَلَى ٱلْكِبْرِ إِسْمَعِيلَ وَإِسْحَقَ ﴾ [ إبراهيم: ٣٩].

- ٢- قال صلى الله عليه وسلم: "أنت ومالك لأبيك" (٢٠٠)، وإثبات ولاية الموهوب
   له على الهبة أولى من العكس.
- ٣- لأن الأب أكمل نظرا وأشد شفقة فوجب تقديمه في الولاية كتقديمه على
   الجد.
- ٤- لأن الأب يلي ولده في صغره وسفهه وجنونه، فيليه في سائر ما ثبتت الولاية
   عليه فيه بخلاف ولاية الابن، ولذلك اختص بولاية المال وجاز له أن يشتري

٢٥ انظر: الشربيني، الإقناع (٢/ ٤١٢)، الأنصاري، أسنى المطالب في شرح روض الطالب (٣/ ١٢٩)، السرخسى، المبسوط، (٤/ ٢٢٠).

<sup>(</sup>V - V). انظر: ابن قدامة، المغني (V / V)، وابن مفلح، المبدع (V / V).

٢٧- انظر: ابن قدامة، المغني، (٧/ ١١).

۲۸ انظر: ابن ماجه، سنن ابن ماجه، كتاب التجارات، باب: ما للرجل من مال أبيه، رقم (۲۲۹۱)، (۲/ ۲۲۹)، وابن حبان، وأحمد في مسند عبد الله بن عمر رضي الله عنهما، مسند أحمد، رقم (۲۹۰۲)، (۲/ ۲۰٤)، وابن حبان، صحيح ابن حبان، كتاب البر والإحسان، باب: حق الوالدين، رقم:

<sup>(</sup>٤١٠)، (٢/ ١٤٢)، وحسنه ابن حجر في المطالب العالية، انظر: ابن حجر، المطالب العالية، رقم (١٥٠١)، (٧/ ٤٥٧).

لها من ماله وله من مالها إذا كانت صغيرة بخلاف غيره.

٥- لأن الولاية احتكام، واحتكام الأصل على فرعه أولى من العكس وفارق الميراث فإنه لا يعتبر له النظر، ولهذا يرث الصبي والمجنون وليس فيه احتكام ولا ولاية على الموروث، بخلاف ولاية التزويج.

ثانياً: اختلفت أقوال الفقهاء فيما إذا اجتمع أخ لأبوين وأخ لأب، فقيل هما سواء، وهو قول لأحمد والشافعي في القديم، لأنهما استويا في الإيلاد بالجهة التي تستفاد منها العصوبة وهي جهة الأب فاستويا في الولاية، الأخ من الأبوين أولى، وهذا قول أبي حنيفة ومالك، ورواية عن أحمد، والشافعي في الجديد، لأنه أحق يستفاد بالتعصيب فقدم فيه الأخ من الأبوين، فعلى هذا إذا اجتمع ابن عم من أبوين وابن عم من أب هو أخ من أم فالولاية لابن العم من الأبوين عند من يرى تقديم ولد الأبوين.

ثالثاً: لا ولاية لغير العصبات من الأقارب كالأخ من الأم والخال وعم الأم والجد أب الأم ونحوهم، لأنه ليس من عصباتها فأشبه الأجنبي، نص عليه أحمد في مواضع وهو قول الشافعي وإحدى الروايتين عن أبي حنيفة، والرواية الثانية لأبي حنيفة أن كل من يرث بفرض أو تعصيب يلي لأنه من أهل ميراثها فوليها كعصباتها. (٣٠)

# المبحث الثالث: أقوال الفقهاء في اشتراط الولي في عقد زواج المرأة، وفيه ثلاثة مطالب

جاء موقف الفقهاء من اشتراط الولي في عقد زواج المرأة على قسمين، نجملهما في المطلبين الآتيين، ثم نتبعهما بثالث فيه ترجيح القول في المسألة:

٢٩ السرخسى، المبسوط، (٤/ ٢١٩)، و الدمياطي، إعانة الطالبين، (٣/ ٣٢٦).

٣٠ - انظر: ابن قدامة، المغني (٧/ ١٣). والسرخسي، المبسوط، (٤/ ٢٢٠).

### المطلب الأول: رأي جمهور الفقهاء:

اتفق جمهور الفقهاء على أنه لا يجوز للمرأة أن تزوج نفسها أو غيرها حتى ولو كانت عاقلة بالغة، فلا يصح نكاحها إلا بولي، وإلى هذا ذهب المالكية (۱۳۱)، والشافعية (۲۳۱)، والحنابلة (۲۳۱)، وذلك لبيان عفتها، وحفظها لها عن مباشرة ما يشعر بشغفها وميلها إلى الرجال، فوجب أن لا تباشر النكاح تحصيلا لذلك (۱۳۱)، «فإن فعلت لم يصح النكاح روي هذا عن عمر وعلي وابن مسعود وابن عباس وأبي هريرة وعائشة رضي الله عنهم، (۱۳۰) وإليه ذهب سعيد بن المسيب، والحسن البصري، وعمر بن عبد العزيز، وجابر بن زيد، والثوري، وابن أبي ليلى، وابن شبرمة، وابن المبارك، وعبيد الله العنبري، وإسحاق وأبو عبيد» (۱۳۰).

وقد استدل جمهور الفقهاء على رأيهم بالكتاب، والسنة، والمأثور، والمعقول، وفيما يلي عرض أدلتهم:

# أولاً: أدلتهم من الكتاب:

١ قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا طَلَقَتُمُ ٱللِّسَاءَ فَلَغْنَ أَجَلَهُنَ فَلَا تَعْضُلُوهُنَ أَن يَنكِضَ أَزْوَجَهُنَ إِذَا تَرَضَوْا بَيْهُم بِالْمُعْرُوفِ ۗ ﴾ [ البقرة: ٢٣٢]، وجه الاستدلال:

٣١- انظر: ابن عبد البر، الاستذكار (٥/ ٣٨٦)، بداية المجتهد (٢/ ٦)، وإحكام الأحكام (١/ ١٥١).

٣٢- انظر: الشافعي، الأم (٥/ ١٣)، المزني، مختصر المزني (١/ ١٦٣)، الغزالي، الوسيط (٥/ ٥٥)، الخصني، كفاية الأخيار (ص: ٣٥٥)، الشربيني، مغني المحتاج (٣/ ١٤٧)، الأنصاري، فتح الوهاب (٢/ ٢٠).

٣٣- انظر: الكافي في فقه ابن حنبل (٣/ ١٠)، وابن مفلح، المبدع (٧/ ٣٠).

٣٤- انظر: ابن مفّلح، المبدع (٧/ ٢٩).

٣٥- انظر: الترمذي، سنن الترمذي، كتاب النكاح، باب: ما جاء لا نكاح إلا بولي، رقم (١١٠١)، (٣/ ٤١٠)، و كشاف القناع (٥/ ٤١٩)، (٧/ ٥)، الزركشي، شرح الزركشي (٢/ ٣١٩).

٣٦- انظر: الترمذي، سنن الترمذي، كتاب النكاح، باب: باب ما جاء لا نكاح إلا بولي، رقم (١١٠١)، (٣/ ٤١٠).

إن الآية نزلت في معقل بن يسار حين امتنع من تزويج أخته فدعاه النبي صلى الله عليه وسلم فزوجها (٣٧).

ولو لم يكن لمعقل ولاية وأن الحكم متوقف عليه لما عوتب عليه، ولو كان للمرأة أن تعقد لما نهى عن عضلها (٣٨).

وهذا الخطاب يدخل فيه الثيب والبكر على حد سواء، قال البخاري: «باب من قال: لا نكاح إلا بولي لقول الله تعالى: (فلا تعضلوهن) فدخل فيه الثيب وكذلك البكر» (٣٩).

- ٢- قوله تعالى: ﴿ وَلَا نَنكِحُوا ٱلْمُشْرِكَتِ حَتَّى يُؤْمِنَّ ﴾ [البقرة: ٢٢١].
- ٣- قوله تعالى: ﴿ وَأَنكِمُواْ ٱلْأَيْمَىٰ مِنكُمْ وَٱلصَّلِحِينَ مِنْ عِبَادِكُمْ وَالِمَآيِكُمُ ۗ ﴾ [ النور: ٣٦].
- ٤- قوله تعالى: ﴿ فَٱنكِحُوهُنَّ بِإِذْنِ أَهْلِهِنَّ وَءَاتُوهُنَ أَجُورَهُنَّ بِٱلْمَعُهُوفِ مُحْصَنَتٍ غَيْرَ مُسَافِحَتٍ وَلا مُتَّخِذَاتِ أَخْدَانٍ ﴾ [ النساء: ٢٥]، وجه الاستدلال:

قالوا: هذا خطاب للأولياء أيضا على نحو ما ذكر في الآية الأولى، وهذا كله يدل على أن أمرهن إلى الرجال ولولا ذلك ما خوطبوا بإنكاحهن (٢٠٠).

#### ثانيا: أدلة الجمهور من السنة:

١- عن أبي موسى الأشعري رضي الله عنه قال: قال صلى الله عليه وسلم: «لا

۳۷- أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب الطلاق، باب: (وبعولتهن أحق بردهن)، رقم (٥٠٢١)، (٥/٤١).

٣٨- انظر: بداية المجتهد (٢ / ٧)، الحصني، كفاية الأخيار (ص:٣٥٦)، ابن مفلح، المبدع (٧ / ٢٨).

٣٩ صحيح البخاري، كتاب النكاح، باب: من قال لا نكاح إلا بولي، (٥/ ١٩٧٠).

٤٠- انظر: الاستذكار (٥ / ٣٩٨).

نكاح إلا بولي »(١٤).

وجه الاستدلال: الحديث «نفي للحقيقة الشرعية أي لا نكاح شرعي أو موجود في الشرع إلا بولي»(٤٢).

ولا يجوز حمل الحديث على نفي الكمال؛ لأن كلام الشارع محمول على الحقائق الشرعية (٢٦).

«قال المروزي: سألت أحمد ويحيى عن حديث لا نكاح إلا بولي، فقالا: صحيح وهو لنفي الحقيقة الشرعية» (١٤٤).

٢- عن عَائشَة قالت: قال رسول الله عَليه: «أَيّمَا امْرَأَة نَكَحَتْ بِغَيْر إِذْن مَوَاليهَا فَنكَاحُهَا بَاطلٌ ثَلَاثَ مَرَّات فَإِنْ دَخل بِها فَالْهَرُ لها بِمَا أَصَابَ مَنها فَإِنْ تَشَاجَرُوا فَاللّهُ لُها بِمَا أَصَابَ مَنها فَإِنْ تَشَاجَرُوا فَاللّهُ لُها بَاطلٌ ثَلَاثُ مَن لَا وَليَّ له (٥٤).

اخرجه أبو داود في سننه، كتاب النكاح، باب: الولي، (۲/۲۲۹)، رقم (۲۰۸۵)، وابن ماجه، سنن ابن ماجه، كتاب النكاح، باب: لا نكاح إلا بولي، رقم (۱۸۸۱)، (۱/ ۲۰۰)، والترمذي، كتاب النكاح، باب: ما جاء لا نكاح إلا بولي، رقم (۱۱۰۱)، (۳/ ۲۰۷)، وأحمد في مسنده، رقم (۱۹۵۳)، (٤/ ۲۳۷)، ورقم (۱۹۷۱)، (٤/ ۲۹۷). وقال الألباني: "صحيح"، الألباني، إرواء الغليل، رقم (۱۸۳۹)، (۱/۲۳۲).

وهناك من ضعف الحديث، وقد أجاب الحاكم عن ذلك بقوله: " فقد استدللنا بالروايات الصحيحة وبأقاويل أئمة هذا العلم على صحة حديث أبي موسى بما فيه غنية لمن تأمله، وفي الباب عن علي بن أبي طالب وعبد الله بن عباس، ومعاذ بن جبل، وعبد الله بن عمر، وأبي ذر الغفاري، والمقداد بن الأسود، وعبد الله بن مصعود، وجابر بن عبد الله، وأبي هريرة، وعمران بن حصين، وعبد الله بن عمرو، والمسور بن مخرمة، وأنس بن مالك رضي الله عنهم، وأكثرها صحيحة، وقد صحت الروايات فيه عن أزواج النبي صلى الله عليه وسلم، عائشة، وأم سلمة، وزينب بنت جحش رضي الله عنهم أجمعين الله على الصحيحين (٢ / ١٨٨)، وصححه ابن المديني وغيره، الزركشي، شرح الزركشي (٢ / ٢٨٨).

<sup>13</sup> الزركشي، شرح الزركشي (1/11).

<sup>(0 / 1)</sup> و کشاف القناع (0 / 1). و کشاف القناع (0 / 1).

<sup>20-</sup> أخرجه أبو داود في سننه، كتاب النكاح، باب: الولي، (٢/ ٢٢٩)، رقم (٢٠٨٣)، وابن ماجه، سنن ابن ماجه، كتاب النكاح، باب: لا نكاح إلا بولي، رقم (١٨٨٠)، (١/ ٢٠٥)، والترمذي، كتاب النكاح، باب: ما جاء لا نكاح إلا بولي، رقم (١١٠١)، (٣/ ٤٠٧)، وقال الترمذي: "حديث حسن"، وأخرجه أحمد في مسنده رقم (٢٦٢٧٨)، (٦/ ٢٦٠). وقال الألباني: "صحيح"، إرواء الغليل، رقم (١٨٤٠)، (٦/ ٢٤٣).

وبنحو هذا الحديث أخرج ابن ماجه والترمذي وأحمد وغيرهم عن ابن عباس رضي الله عنهما (٤٦).

- عن أبي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه قال: قال رسول الله على: «لَا تُزَوِّ جُ الْمُوْأَةُ الْمُواْقَةِ هِيَ التي تُزَوِّجُ نَفْسَهَا» (۱۷) ويستفاد من هذا أن المرأة لا تصح عبارتها في النكاح إيجابا وقبولا، فلا تزوج نفسها بإذن المولئة ولا بغير إذنه، ولا غيرها لا بولاية ولا بوكالة (۱۸).
- ٤- روى أبو موسى وأبو هريرة رضي الله عنهما عن رسول الله على أنه قال: "تُسْتَأْمَرُ الله عنهما عن رسول الله على أنه قال: "تُسْتَأْمَرُ الْيَتِيمَةُ في نَفْسِهَا فَإِنْ سَكَتَتْ فَهُوَ إِذْنُهَا وَإِنْ أَبَتْ فلا جَوَازَ عليها» (١٩٠)
   وحه الاستدلال:

إن في قوله (تستأمر اليتيمة) دليل على أن غير اليتيمة لا تستأمر وهي ذات الأب (١٠٠).

٤٦- وهو كما في الحاشية السابقة، عند ابن ماجه برقم (١٨٨٠)، وعند الترمذي (١١٠٨)، (٣/ ٤١٦)، وعند أحمد: برقم (٢٢٦٠)، (٢٦٠).

٧٤ أخرجه ابن ماجه، سنن ابن ماجه، كتاب النكاح، باب: لا نكاح إلا بولي، رقم (١٨٨٢)، (١/ ٦٠٦)، والدارقطني، كتاب النكاح، رقم (٢٥، ٢٦)، (٣/ ٢٢٧)، والبيهقي في السنن الكبرى، كتاب النكاح، باب: لا نكاح إلا بولي، رقم (١٣٤١٢)، (٧/ ١١٠). قال في تحفة المحتاج (٢/ ٣٦٤): "رواه الدارقطني بإسناد على شرط الصحيح". وقال الألباني: "صحيح"، الألباني، إرواء الغليل في تخريج أحاديث منار السبيل، رقم (١٨٤٠١)، (٦/ ٢٤٨).

٤٨ - انظر: الحصني، كفاية الأخيار (ص: ٣٥٦).

اخرجه: أبو داود، سنن أبي داود، كتاب النكاح، باب: في الاستئمار، رقم (٢٠٩٣)، (٢ / ٢٣١)، والنسائي في سننه، (المجتبى)، كتاب النكاح، باب: البكر يزوجها أبوها وهي كارهة، رقم (٣٢٧٠)، (٢ / ٣٥٨)، وأحمد في مسنده من حديث أبي هريرة برقم (٧٥١٩)، ورقم: (١٠١٥١)، (٢ / ٢٥٩)، والحاكم في (٤٧٥)، ومن حديث أبي موسى برقم (١٩٥٩، ورقم: ١٩٦٧)، (٤ / ٣٩٤، ٤٠٨)، والحاكم في المستدرك، كتاب النكاح، رقم:

<sup>(</sup>۲۷۰۲)، (۲ ، ۸۰)، وقال: "صحيح على شرط الشيخين)، وقال الهيثمي في مجمع الزوائد (٤ / ٢٠٠): "رجال أحمد رجال الصحيح ". وقال الألباني: "صحيح"، الألباني، إرواء الغليل في تخريج أحاديث منار السبيل، رقم (١٨٣٤)، (٦ / ٢٣٤).

٥٠- انظر: التمهيد لابن عبد البر (١٩ / ١٠٠).

#### ثالثا: أدلتهم من المأثور:

الأدلة من المأثور كثيرة، وهي تدل على عدم جواز الزواج إلا بولي، منها:

- ١- «عن الحسن قال: قال عمر بن الخطاب رضي الله عنه: أيما امرأة لم ينكحها الولى أو الولاة فنكاحها باطل» (١٥٠).
- ۲- «عبد الرحمن بن معبد بن عمير أن عمر رضي الله عنه رد نكاح امرأة نكحت بغير ولي »(۲۰).
- "عن عكرمة بن خالد قال: جمعت الطريق ركبا فجعلت امرأة منهم ثيب أمرها بيد رجل غير ولي فأنكحها فبلغ ذلك عمر رضي الله عنه فجلد الناكح والمنكح ورد نكاحها» (٥٥).
- ٤- «عن علي رضي الله عنه قال: لا نكاح إلا بإذن ولي، فمن نكح أو أنكح بغير إذن ولي فنكاحه باطل». (١٥٠)
- ٥- «عن الشعبي أنه قال: ما كان أحد من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم أشد في النكاح بغير ولي من علي بن أبي طالب رضي الله عنه حتى كان يضرب فيه» (٥٠٠).

## رابعا: أدلتهم من المعقول:

إن مباشرة المرأة للعقد بنفسها فيه ما يشعر برعونتها وإظهار ميلها إلى الرجال

٥١ - سنن البيهقي الكبرى، كتاب النكاح، باب: لا نكاح إلا بولى، رقم (١٣٤١٥)، (٧/ ص١١١).

٥٢ - سنن البيهقي الكبرى، كتاب النكاح، باب: لا نكاح إلا بولي رقم (١٣٤١٦)، (٧/ ١١١).

٥٣- الدارقطني، سنن الدارقطني، كتاب النكاح، في مقدمته، رقم (٢٠)، (٣/ ٢٢٥)، وسنن البيهقي الكبرى، كتاب النكاح، باب: لا نكاح إلا بولي، رقم (١٣٤١٧)، (٧/ ص١١١).

٥٤ - الدارقطني، سنن الدارقطني، كتاب النكاح، في مقدمته، رقم (٣٤)، (٣/ ٢٢٩).

٥٥- سنن البيهقي الكبرى، كتاب النكاح، باب: لا نكاح إلا بولي، رقم (١٣٤٢٢)، (٧/ ١١١).

وإشهار رغبتها فيهم، فوجب أن لا تباشر النكاح تحصيلا لذلك (٢٥٠). المطلب الثاني: رأى الحنفية (٧٥):

وحاصل ما روي عن أبي حنيفة في ذلك: روايتان، الرواية الأولى: «تجوز مباشرة البالغة العاقلة عقد نكاحها ونكاح غيرها مطلقا إلا أنه خلاف المستحب وهو ظاهر المذهب، ورواية الحسن عنه إن عقدت مع كفء جاز ومع غيره لا يصح» (٥٨)، وقريب من القول الأخير ما روي «عن ابن سيرين والقاسم بن محمد والحسن بن صالح وأبي يوسف لا يجوز لها ذلك بغير إذن الولي فإن فعلت كان موقوفا على إجازته» (٥٩)، وقد بسط السرخسي القول في المبسوط فقال: على أن المرأة إذا زوجت نفسها أو أمرت غير الولى أن يزوجها فزوجها جاز النكاح وبه أخذ أبو حنيفة رحمه الله تعالى سواء كانت بكرا أوثيبا إذا زوجت نفسها جاز النكاح في ظاهر الرواية سواء كان الزوج كفؤا لها أو غير كفء فالنكاح صحيح إلا أنه إذا لم يكن كفؤا لها فللأولياء حق الاعتراض، وفي رواية الحسن رضي الله عنه إن كان الزوج كفؤا لها جاز النكاح وإن لم يكن كفؤا لها لا يجوز، وكان أبو يوسف رحمه الله تعالى أولا يقول: لا يجوز تزويجها من كفء أو غير كفء إذا كان لها ولى، ثم رجع وقال:إن كان الزوج كفؤا جاز النكاح وإلا فلا، ثم رجع فقال: النكاح صحيح سواء كان الزوج كفؤا لها أو غير كفء لها، وذكر الطحاوي قول أبي يوسف رحمه الله تعالى إن الزوج إن كان كفؤا أمر القاضي الولى بإجازة العقد فإن أجازه جاز وإن أبي أن يجيزه لم ينفسخ ولكن القاضي يجيزه فيجوز، وعلى قول محمد رحمه الله تعالى يتوقف نكاحها على إجازة الولى سواء زوجت

٥٦ - انظر: ابن مفلح، المبدع (٧/ ٢٩).

<sup>0</sup>٧- انظر: بدائع الصنائع (٢ / ٢٤٧)، السرخسي، المبسوط، (٤ / ٢٢٢)، شرح فتح القدير (٣ / ٢٥٥)، البحر الرائق (٣/ ١١٧).

on – شرح فتح القدير (٣/ ٢٥٥).

٥٩ - انظر: ابن قدامة، المغني، (٧/ ٥-٦).

نفسها من كفء أو غير كفء، فإن أجازه الولي جاز وإن أبطله بطل إلا أنه إذا كان الزوج كفؤا لها ينبغي للقاضي أن يجدد العقد إذا أبى الولي أن يزوجها منه» (٢٠).

وأما حجة من قال:إنها إذا زوجت نفسها من كفء ينفذ؛ «لأن حق الأولياء في النكاح من حيث صيانتهم عما يوجب لحوق العار والشين بهم بنسبة من لا يكافئهم بالصهرية إليهم وقد بطل هذا المعنى بالتزويج من كفء يحققه أنها لو وجدت كفأ وطلبت من المولى الإنكاح منه لا يحل له الامتناع ولو امتنع يصير عاضلا»(١٦).

وتتلخص أدلة الحنفية من الكتاب والسنة في الآتى:

#### أولا: أدلتهم من الكتاب:

١ - قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا بَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيمَا فَعَلْنَ فِي آَنفُسِهِنَ بِٱلْمَعُهُفِ ﴾ [البقرة: ٢٣٤].

قالوا: هذا دليل على جواز تصرفها في العقد على نفسها.

أن الله تعالى أضاف إليهن في غير ما آية من الكتاب الفعل كما في قوله تعالى:
 ﴿ وَإِذَا طَلَقَتُمُ النِسَاءَ فَلَكَفْنَ أَجَلَهُنَ فَلَا تَعَضْلُوهُنَ أَن يَنكِحْنَ أَزْوَجَهُنَ إِذَا تَرَضُوا بَيْنَهُم إِلَمْعُرُوفِ ﴾ [ البقرة: ٢٣٢]، وقال تعالى: ﴿ فَإِن طَلَقَهَا فَلَا تَحِلُ لَهُ مِنْ بَعْدُ حَتَى تَنكِحَ نَوْجًا غَيْرَهُ ﴾ [ البقرة: ٢٣٠]، وقال تعالى: ﴿ فَإِذَا بَلَغْنَ أَجَلَهُنَ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمُ فِيما فَعَلْنَ فِي آَنفُسِهِنَ بِالْمَعُ وفِ ﴾ [ البقرة: ٢٣٠].
 فَعَلْنَ فِي آَنفُسِهِنَ بِالْمَعُ وفِ ﴾ [ البقرة: ٢٣٤].

وجه الاستدلال: أنه سبحانه أباح تصرفها في العقد على نفسها من غير شرط الولي، فأضاف النكاح إليهن، ونهى عن منعهن منه، حيث نهى الأولياء عن المنع

<sup>-1</sup> السرخسي، المبسوط، (٥/ ١٠)، وبنحوه عند الصنعاني، بدائع الصنائع (٢/ ٢٤٧).

٦١- بدائع الصنائع (٢ / ٢٤٧).

عن نكاحهن أنفسهن من أزواجهن إذا تراضى الزوجان، وظاهره أن المرأة يصح أن تُنكح نفسها(٦٢).

٣- قوله تعالى: ﴿ وَأَمْزَةً مُّؤْمِنَةً إِن وَهَبَتْ نَفْسَهَا لِلنَّبِيِّ إِنْ أَرَادَ ٱلنَّبِيُّ أَن يَسْتَنكِحَهَا خَالِصَةً لَكَ
 مِن دُونِ ٱلْمُؤْمِنِينُ ۚ ﴾ [ الأحزاب: ٥٠]، وجه الاستدلال:

إن الآية الشريفة نص على انعقاد النكاح بعبارتها وانعقادها بلفظ الهبة فكانت حجة على المخالف(٦٣).

٤ - قوله تعالى: ﴿ وَءَاتُواْ النِّسَاءَ صَدُقَا إِن عِلَةً فَإِن طِبْنَ لَكُمْ عَن شَيْءٍ مِّنْهُ نَفْسًا فَكُلُوهُ هَنِيَ عَامَرِيَا ﴾
 [ النساء: ٤].

ومعنى الآية كما قال الطبري: «يعني بذلك جل ثناؤه: فإن وهب لكم، أيها الرجال، نساؤكم شيئًا من صدقاتهن، طيبة بذلك أنفسهن، فكلوه هنيئًا مريئًا» (١٤٠)، وجه الاستدلال:

إن «الأصل هنا أن كل من يجوز تصرفه في ماله بولاية نفسه يجوز نكاحه على نفسه، وكل من لا يجوز تصرفه في ماله بولاية نفسه لا يجوز نكاحه على نفسه» (٢٥٠).

وعليه فإن المرأة البالغة يجوز لها أن تعقد لنفسها بكراً كانت أو ثيباً.

#### ثانيا: أدلتهم من السنة

١- عن ابن عَبَّاسٍ أَنَّ النبي ﷺ قال: «الْأَيِّمُ أَحَقُّ بِنَفْسِهَا من وَلِيِّهَا وَالْبِكْرُ تُسْتَأْذَنُ وَلِيَّهَا وَالْبِكْرُ تُسْتَأْذَنُ وَيَنْسِهَا مَن وَلِيِّهَا وَالْبِكْرُ تُسْتَأْذَنُ وَيَنْسِهَا وَإِذَّنُهَا صُمَاتُهَا» (٢٦٠).

٦٢- انظر: بدائع الصنائع (٢ / ٢٤٨).

٦٣- انظر: بدائع الصنائع (٢ / ٢٤٨).

٦٤- ابن جرير، جامع البيان، (٤/ ٢٤٢).

٦٥- البحر الرائق (٣/١١٧).

<sup>-77</sup> مسلم، صحیح مسلم، کتاب النکاح، باب: استئذان الثیب في النکاح بالنطق والبکر بالسکوت رقم (۱۶۲۱)، (۲ / ۱۰۳۷). =

#### وجه الاستدلال:

«أفاد الحديث أن فيه حقين حقه وهو مباشرته عقد النكاح برضاها وقد جعلها أحق منه ولن تكون أحق إلا إذا زوجت نفسها بغير رضاه »(١٧٠).

والمقصود بالأيم هنا "من لا زوج لها بكرا كانت أو ثيبا" (٢٨).

- ٢- قَالَ ذَكْوَانُ، مَوْلَى عَائشَة، سَمعْتُ عَائشَة تَقُولُ: «سَأَلْتُ رَسُولَ الله عَن الله عَن الْجَارِيَة يُنْكِحُهَا أَهْلُهَا أَتُسْتَأْمَرُ أَمْ لَا؟، فقال لها رسول الله عَائشَةُ: فقلت له: فَإِنَّهَا تستحي فقال رسول الله عَائشَةُ: فقلت له: فَإِنَّهَا تستحي فقال رسول الله عَلَيْ فَذَلِكَ إِذْنُهَا إذا هِي سَكَتَتْ» (١٩٥).
- ٣- عن عَدِيِّ بن عَدِيِّ الْكِنْدِيِّ عن أبيه قال: قال رسول اللهِ عَلَيْ: «الثَّيِّبُ تُعْرِبُ عن نَفْسِهَا وَالْبِكْرُ رِضَاهَا صَمْتُهَا» (٧٠).

والمعنى: أن الثيب تعرب، أي تبين وتتكلم، فهي -كما يرى الحنفية- أحق بنفسها من وليها في الإذن، بمعنى أنه لا يز وجها حتى تأذن له بالنطق لأنها أحق منه بالعقد (١٧٠).

«ففي هذه الآثار أن الأب بمنزلة غيره من الأولياء في تزويج البكر وتوقفه

<sup>=</sup> وأخرجه البخاري من حديث أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم بلفظ: " لا تنكح البكر حتى تستأذن ولا الثيب حتى تستأمر " البخاري، صحيح البخاري، كتاب: الحيل، باب: في النكاح، رقم: (١٥٦٧)، (٦/ ٢٥٥٥).

٦٧- البحر الرائق (٣/١١٧).

٦٨- المرجع السابق الجزء والصفحة نفسها.

<sup>79-</sup> مسلم، صحيح مسلم، كتاب النكاح، باب: استئذان الثيب في النكاح بالنطق والبكر بالسكوت رقم (١٤٢٠)، (٢/ ١٠٣٧).

٧٠ ابن ماجه، سنن ابن ماجه، كتاب النكاح، باب: استئمار البكر والثيب، رقم (١٨٧٢)، (١/ ٢٠٢)، وأحمد في مسنده، رقم (١٧١٥)، (٤/ ١٩٢). وقال الألباني: "صحيح"، الألباني، إرواء الغليل في تخريج أحاديث منار السبيل، رقم (١٨٣٦)، (٦/ ٢٣٤).

٧١- فيض القدير (٣ / ٣٤٢).

على رضاها»(٧٢).

٤- عن ابن عَبَّاس رضي الله عنهما: "أَنَّ جَارِيَةً بِكُرًا أَتَتْ النبي عَلَيْ فَذَكَرَتْ أَنَّ أَنَ النبي عَلَيْ فَذَكَرَتْ أَنَّ أَبَاهَا زَوَّجَهَا وَهِي كَارِهَةٌ فَخَيَّرَهَا النبي عَلَيْ» (٧٣٠).

وبنحوه عند النسائي عن عَائِشَةَ رضي الله عنها: "أَنَّ فَتَاةً دَخَلَتْ عليها فقالت: إنَّ أبي زَوَّجَنِي ابن أُخِيه لِيَرْفَعَ بِي خَسيسَتَهُ وأنا كَارِهَةٌ قالت: اجْلسي حتى يَأْتِي النبي عَلَى فَجَاءَ رسولَ الله فَأَخْبَرَتُهُ فَأَرْسَلَ إلى أبيها فَدَعَاهُ فَجَعَلَ الْأَمْرَ إلَيْهَا، فقالت: يا رَسُولَ الله قد أَجَزْتُ ما صَنَعَ أبي وَلَكِنْ أَرَدُتُ أَنْ أَعْلَمَ أَلِلنِّسَاءِ من الْأَمْرِ شَيْءٌ "(١٤).

فإذا كان هذا في شأن البكر فهو في حق الثيب أولى، أخرج البخاري «عن خَنْسَاءَ بنْت خِذَام الْأَنْصَارِيَّة أَنَّ أَبَاهَا زَوَّجَهَا وَهْيَ ثَيِّبٌ فَكَرِهَتْ ذلك فَأَتَتْ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ فَكَرِهَتْ ذلك فَأَتَتْ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ فَرَدَّ نِكَاحَهُ ». وفيه «أَنَّ رَجُلًا يُدْعَى خِذَامًا أَنْكَحَ ابْنَةً له نَحْوَهُ ». (٥٥)

٧٢- معتصر المختصر (١/ ٢٨٣).

٧٧- أخرجه أبو داود، سنن أبي داود، كتاب النكاح، باب: في البكريز وجها أبوها ولا يستأمرها، رقم (٢٠٩٦)، (٢/ ٢٣٢)، وقال أبو داود: إن الحديث رواه الناس عن النبي مرسلا دون ذكر ابن عباس، والحديث أخرجه أيضا ابن عبد البر في التمهيد (١٩/ ١٠١)، وقال ابن عبد البر:

<sup>&</sup>quot;هذا حدیث انفرد به جریر بن حازم لم یروه غیره عن أیوب عن عکرمة عن ابن عباس وقد روی من حدیث جابر وابن عمر مثل ذلك ولیس محفوظا"، وقال: یحتمل أن یکون ورد فی عین زوجها أبوها من غیر كفء و ممن یضر بها. صححه الألبانی فی صحیح وضعیف سنن أبی داود، رقم (۲۰۹٦)، (۵/ ۹۶).

النسائي، سنن النسائي (المجتبي)، كتاب النكاح، باب: البكريز وجها أبوها وهي كارهة، رقم (٣٢٦٩)،
 (٦ / ٨٨). قال البوصيري: "هذا إسْنَاد صَحيح رجالِه ثقات رَوَاهُ البُخَارِيِّ وَغَيره من حَديث عبد الرَّحْمَن بن يزيد وَمجمع بن يزيد وَهُو في السّنَ الْأَرْبَعَة من حَديث ابْن عَبَاس وَفي سنَن النَّسائيِّ الصُّغْرَى وَالْحَاكِم وَالْبَيْهَقيِّ من حَديث عَائشَة". مصباح الزجاجة في زوائد ابن ماجه رقم (٦٧٤)، الصُّغْرَى وَالْحَاكِم الألباني في صَحيح وضعيف سنن أبي داود، رقم (٢٠١٠)، (٥/ ١٠٠).

٧٥- البخاري، كتاب النكاح، بَابُّ إذَّا زَقَّ جَ ٱبْنَتَهُ وَهِيَ كَارِهَةٌ فَنِكَّاحُهُ مَرْدُودٌ، رقم (٤٨٤٥)، (٥ / ١٩٧٤).

٥- عن ابن عَبَّاس أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ قال: «ليس لِلْوَلِيِّ مع الثَّيِّبِ أَمْرٌ» (٢٦).

#### وجه الدلالة من الحديث:

أن أمر التزويج إليها، إذ إن ابنها كان طفلا صغيرا فكأنها عقدت لنفسها، قال صاحب اللباب: "والصغير لا ولاية له وقد ولته هي أن يعقد النكاح عليها، ففعل فرآه رسول الله صلى الله عليه وسلم جائزا، وكان عمر بتلك الوكالة قام مقام من وكله، فصارت أم سلمة كأنها عقدت النكاح على نفسها، فعدم انتظاره صلى الله عليه وسلم حضور أوليائها دليل أن بضعها إليها دونهم»(٨٧).

#### ثالثا: أدلتهم من الأثر:

استدل الحنفية بروايات عن بعض صحابة رسول الله صلى الله عليه وسلم، ومن ذلك: «عن علي بن أبي طالب رضي الله عنه أن امرأة زوجت ابنتها برضاها فجاء أولياؤها فخاصموها إلى علي رضي الله عنه فأجاز النكاح» (٧٩). «وفي هذا

٧٧– سنن النسَّائي، كتَّابِ النّكاح، بابّ: إنكَّاح الابن أمه (المجتبى)، رقَّم (٣٢٥٤)، (٦/ ٨١)، وأحمد في المسند رقم (٢٦٥٧٢)، ورقم:

<sup>(</sup>٢٦٧٣٩)، (٦/ ٢٩٥، ٣١٧)ن وذكر الشوكاني أن الحديث معلول، وأن لفظة: "قم يا غلام فز وج أمك فلا أصل لها" نيل الأوطار (٦/ ٢٥٦).

٧٨- اللباب في الجمع بين السنة والكتاب (٢ / ٦٦٣).

٧٩- مصنف ابن أبي شيبة، رقم (١٥٩٥٢)، (٣/ ٤٥٧).

دليل على أن المرأة إذا زوجت نفسها أو أمرت غير الولي أن يزوجها فزوجها جاز النكاح»(١٠٠).

#### رابعا: دليلهم من المعقول:

وهو دليل قائم على القياس، فكما أن المرأة يجوز لها أن تتصرف بمالها إذا كانت بالغة عاقلة، فمن باب أولى أن تتصرف بنفسها (١٨١).

#### قال في المعتصر:

"النظر يوجب ارتفاع ولاية الأب عن البكر ببلوغها في بضعها كما يرتفع أمره في مالها ببلوغها... فكما لا اعتراض للأب عليها فيما تطيب به نفسا لزوجها من صداقها، فكذلك لا اعتراض له عليها في بضعها بتزويجها من غير أذنه" (٨٢).

#### المطلب الثالث: المناقشة، والترجيح:

#### الفرع الأول: المناقشة:

لقد ظهر بعد عرض أدلة الفريقين قوة أدلة الجمهور فيما ذهبوا إليه، ولكن يبقى أن نعرض لأدلة مخالفيهم بالمناقشة حتى تسلم الأدلة للجمهور، ومع أن الحنفية أجابوا عن أدلة الجمهور إلا أن المقام لا يتسع لعرضها (٨٣٠)، ثم إن في نقض ما يعارضها تمكين لها، وفيما يأتي مناقشة أدلة الحنفية:

٨٠- ذكره السرخسي في المبسوط (٥/ ١٠).

٨١- انظر:البحر الرائق (٣/١١٧).

٨٢- معتصر المختصر (١/ ٢٨٣).

۸۳ انظر: الطَّحَاوي، شرح معاني الآثار، ۹/۰۳)، و الجصاص، أحكام القرآن، (۲/۱۰۳، ۲۳۱)، والكاساني، بدائع الصنائع (۲/۲٤۸)، والموصلي، الاختيار لتعليل المختار، (۳/ ۹۰).

### أولا: مناقشة أدلتهم من الكتاب:

١- إن قوله تعالى: ﴿ فَلا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيمَا فَعَلْنَ فِيٓ أَنفُسِهِنَ بِٱلْمَعُمُونِ ﴾ [البقرة: ٢٣٤].

لا يدل على جواز تصرفها في العقد على نفسها، لأن المراد برفع الجناح عنهن أن لا يمنعن من اختيار أعيان الأزواج، وتقدير الصداق دون مباشرة العقد، لأنه حق للأولياء دون وضع نفسها في غير كفء؛ لأنه ليس من المعروف، وفيه الضرر وإدخال العار (١٨٠).

٢- أما دليلهم بأن الله تعالى أضاف إليهن الفعل في غير ما آية من الكتاب فيجاب عنه:

بأن المخاطب بقوله تعالى: (فلا تعضلوهن أن ينكحن أزواجهن) «الأولياء لما روي (٥٠٠) أنها نزلت في معقل بن يسار حين عضل أخته جميلاء أن ترجع إلى زوجها الأول، فيكون دليلا على أن المرأة لا تزوج نفسها، إذ لو تمكنت منه لم يكن لعضل الولي معنى، ولا يعارض بإسناد النكاح إليهن لأنه بسبب توقفه على إذنهن ». (٢٥٠)

فالآية دليل للجمهور لا لمخالفيهم، ولذلك قال الشافعي: «هذه الآية أبين آية في كتاب الله عز وجل دلالة على أن ليس للمرأة الحرة أن تنكح نفسها، وفيها دلالة على أن النكاح يتم برضا الولي مع المزوج والمزوجة» (٨٠٠).

قال ابن حجر: «وهي أصرح دليل على اعتبار الولي وإلا لما كان لعضله معنى

٨٤- انظر: أحكام القرآن لابن العربي (١/ ٢٨٤)، تفسير القرطبي (٣/ ١٨٧)، تفسير ابن كثير (١/ ٢٨٧)، فتح القدير (١/ ٢٤٩).

٨٥- أخرجه البخاري، كتاب الطلاق، باب: وبعولتهن أحق بردهن في العدة، رقم (٥٠٢٠)، (٥/ ٢٠٤٠).

٨٦- تفسير البيضاوي (١/ ٥٢٢-٥٢٣).

 $<sup>-\</sup>Lambda V$  الشافعي: أحكام القرآن للشافعي (١/ 1 V S).

ولأنها لو كان لها أن تزوج نفسها لم تحتج إلى أخيها ومن كان أمرها إليه» (٨٨٠).

أما قوله تعالى: ﴿ فَإِن طَلَقَهَا فَلا تَحِلُ لَهُ مِنْ بَعَدُ حَتَّى تَنكِحَ زَوْجًا غَيْرَهُ ۗ ﴾ [البقرة: ٢٣٠]، فقد أجاب عنه الجمهور بأن المقصود بالنكاح الجماع لا التزويج بأن تتولى مباشرة العقد وحدها دون إذن وليها، وهي خاصة في المطلقة ثلاثا، قال ابن كثير: «أي أنه إذا طلق الرجل امرأته طلقة ثالثة بعد ما أرسل عليها الطلاق مرتين فإنها تحرم عليه عنى تنكح زوجا غيره أي حتى يطأها زوج آخر في نكاح صحيح» (٢٩٥).

قال النحاس، ونقله عنه القرطبي: «المعنى فان طلقها الثالثة، وأهل العلم على أن النكاح هاهنا الجماع لأنه قال: (زوجا غيره) فقد تقدمت الزوجية فصار النكاح الجماع» (٩٠٠).

- ٣- أما انعقاد النكاح بلفظ الهبة دون الرجوع إلى الولي مستدلين بآية الأحزاب، فالجواب عنه أنه لا يوجد في الآية الشريفة على جواز ذلك في غير حق النبي عليه السلام، ولذلك فإن هذا من خصوصيات النبي عليه السلام؛ فقد أخرج ابن أبي حاتم وابن جرير عن قتادة قوله: "خالصة لك من دون المؤمنين يقول ليس لامرأة أن تهب نفسها لرجل بغير ولي ولا مهر إلا للنبي صلى الله عليه وسلم كانت خالصة له صلى الله عليه وسلم من دون الناس (١٩).
- ٤- أما الاستدلال بآية النساء في أن المرأة كما يجوز لها أن تهب صداقها لزوجها دون إذن وليها، فكذا يجوز لها أن تهب له نفسها، فهذا قياس مع الفارق، معارض بأدلة الجمهور.

۸۸- فتح الباري (۹/ ۱۸۷)

۸۹- تفسیر ابن کثیر (۱ / ۲۷۸).

٩٠- معاني القرآن (١/ ٢٠٥ -٢٠٦)، وانظر أيضا (٤/ ٤٩٨) من الكتاب نفسه، والقرطبي، الجامع لأحكام القرآن (٣/ ١٤٨).

٩١- تفسير ابن أبي حاتم (١٠ / ٣١٤٤)، وابن جرير، جامع البيان (٢٢ / ٢٢).

#### ثانيا: أدلتهم من السنة

١- أما حديث ابن عباس، وعدي الكندي: «الْأَيِّمُ أَحَقُّ بِنَفْسهَا من وَليِّهَا وَالْبِكْرُ رِضَاهَا تُسْتَأْذَنُ»، وقوله عليه السلام: «الثَّيِّبُ تُعْرِبُ عن نَفْسِهَا وَالْبِكْرُ رِضَاهَا صَمْتُهَا»، فيجاب عن استدلالهم:

إن المراد بالأيم هنا الثيب دون البكر، لمقابلتها لها فوجب أن يكون بينهما اختلاف، لأن العطف يقتضي التغاير، والمراد بكونها أحق بنفسها، أي في التصريح بالموافقة، أو الرغبة، أو عدم الإكراه.

ونقل ابن عبد البر عن الشافعي: «والبكر والثيب في ذلك سواء لا تنكح واحدة منهما بغير ولي؛ إلا أن الثيب لا ينكحها أب ولا غيره إلا بإذنها وتنكح البكر من بناته بغير أمرها» (٩٢) وقد بين الشوكاني أن أحاديث اشتراط الولي لم تخصص بالصغيرة دون غيرها، فهي تشمل الجميع. (٩٣)

٢- أما حديث عَائشَة رضي الله عنها في أنها سَأَلْتُ رَسُولَ الله عن الْجَارِيَة يُنْكِحُهَا أَهْلُهَا أَتُسْتَأْمَرُ أَمْ لَا فقال لها رسول الله عنها تُسْتَأْمَرُ . . فالمسألة المتعلقة بهذا الحديث هي أخذ رأي البنت وإجبارها من عدمه وفق حالتها، لا إنكار الولى (١٤).

٣- أما حديث ابن عباس بشأن المرأة التي زوجها أبوها وهي كارهة فخيرها النبي عليه السلام ففي إسناده اختلاف كما سبق، لذلك لا يقوى أن يعارض به الصحيح، ثم إنه لو صح لم يكن أيضا حجة للحنفية لأن النبي عليه السلام رد نكاحا تفرد به الولى، وإنما يكون حجة لو أجاز عليه السلام نكاحا انفردت

٩٢- الاستذكار (٥/ ٥٩٥).

٩٣- نيل الأوطار (٦/ ٢٥٨).

٩٤ - انظّر: كتب ورسائل وفتاوى ابن تيمية في الفقه (٣٢ / ٣٩)، و فتح الباري (٩ / ١٩٢).

به امرأة (٩٥)، وبهذا يجاب أيضا على الأحاديث التي تجاريه في الصورة.

٤- يضاف إلى النقطة السابقة حديث ابن عباس أيضا: "ليس لِلْوَلِيِّ مع الثَّيِّبِ أَمْرٌ"، ويجاب عنه:

إن الحديث مع خلاف في تصحيحه، يدل على حريتها في الاختيار دون الإجبار والإكراه كما سبق، قال أبو حاتم: "قوله صلى الله عليه وسلم ليس للولي مع الثيب أمر يبين لك صحة ما ذهبنا إليه أن الرضا والاختيار إلى النساء، والعقد إلى الأولياء، لنفيه صلى الله عليه وسلم عن الولي انفراد الأمر دونها إذا كانت ثيبا، لأن لها الخيار في بضعها والرضا بما يعقد عليها» (٩٦).

٥- أما استدلال الحنفية بحديث أم سلمة، فيجاب عنه:

إنه لو كان النكاح إليها لم تتعلل بغياب أوليائها، ولأنفذته هي دون تفويض طفلها الصغير بذلك، ثم إنه قد اختلف في (عمر) الوارد اسمه، «فقيل: عمر بن أبي سلمة، وقيل: عمر بن الخطاب» (((٩٥))» ((ولو صح أن الصغير زوجها فلأنه عليه السلام لا يحتاج إلى ولي لأنه مقطوع بكفاءته) (((((()))»)»، ومن هنا قول أبي سعيد الخدري: ((() لا نكاح إلا بولي وشهود ومهر إلا ما كان من النبي) (((()))».

# ثالثا: يجاب عن استدلال الحنفية بالأثر:

إنه أثر ضعيف، ثم إنه معارض بما استدل به الجمهور من أن عليا رضي الله عنه كان من أشد الناس في مسألة اشتراط الولي، قال البيهقي: «وهذا الأثر مختلف في إسناده ومتنه...والإسناد الأول عن علي رضي الله عنه في اشتراط الولي

٩٥ - انظر: الحاوى الكبير (٩/٤٤).

٩٦ صحيح ابن حبان (٩/ ٣٩٩).

٩٧- الدراية في تخريج أحاديث الهداية (٢ / ١٧٤).

٩٨- نصب الرآية (٤/ ٩٣).

٩٩- المرجع السابق(٤/ ٩٣).

إسناد صحيح فالاعتماد عليه وبالله التوفيق»(١٠٠٠).

#### رابعا: يجاب عن دليلهم من المعقول:

إن استدلالهم بالقياس على البيع قياس فاسد (۱۰۱۱) الاعتبار إذ هو قياس مع نص، (۱۰۲) فحديث معقل بن يسار (۱۰۳) نص صريح يدفع هذا القياس، ويدل على اشتراط الولي في النكاح دون غيره ليندفع عن موليته العار باختيار الكفء (۱۰۲).

«ولأن المرأة غير مأمونة على البضع لنقص عقلها وسرعة انخداعها فلم يجز تفويضه إليها كالمبذر في المال»(١٠٠٠).

#### الفرع الثاني: الترجيح

من خلال عرض الأدلة يظهر قوة أدلة الجمهور فيما ذهبوا إليه، وصراحتها ووضوحها في اشتراط الولي.

و يمكن القول: إن الشرع يشترط الولي في عقد النكاح غير أنه لا يعطيه حق التعسف في تزويج من تولى أمرها بكرا كانت أو ثيبا، فإذا أراد التزويج فلا بد من رضاها بكرا كانت أو ثيبا إذا كانت بالغة عاقلة.

فعقد النكاح عقد مشترك يتم بالتنسيق مع المرأة وولي أمرها، وبهذا تظهر وحدة النسيج الاجتماعي وأن الفتاة ليست منقطعة عن أهلها وأوليائها.

وإن تمكين المرأة من تزويج نفسها وتهميش وليها فيه إهانة لها ولأوليائها، حيث جرت العادة أنهم يحرصون عليها ويمسهم ما يمسها، فشرفها شرفهم، وعرضها

١٠٠- سنن البيهقي الكبرى (٧/ ١١٢).

١٠١ – انظر: نيل الأوطار (٦/ ٢٥٨).

١٠٢ - الصنعاني، سبل السلام (٢ / ١٧٢).

١٠٣ – سبق تخريجه في المطلب الأول من المبحث الثالث.

١٠٤ - ابن حجر، فتح الباري (٩/ ١٨٧)، والمباركفورى، تحفة الأحوذي بشرح جامع الترمذي (٤/ ١٩٦).

١٠٥ - الكافي في فقه ابن حنبل (٣/ ١٠).

عرضهم، والأصل أنهم يحرصون عليه.

فإذا شذ بعض الأولياء فتعسف في استعمال حقه في الولاية فقد أجاز الشرع للمرأة أن ترجع إلى القاضي حتى يكون وليا لها ويرفع ما وقع عليها من ظلم الولي.

وإزاء ما نعايش في هذه الأيام فإن اشتراط الولي يرفع كثيرا من المفاسد التي روّج إليها بعض المفسدين فقاموا بإغراء بعض طالبات الجامعات وأوهموهن أن عقد الزواج لا يحتاج إلا إلى إيجاب وقبول وإشهاد، فتزوجن من غير علم أهليهن، وكان هذا الأمر ذريعة عند بعض الفساق لإسقاط الفتيات اللواتي غرر بهنّ في مستنقع الفساد.

ومن هنا كان رأي جمهور العلماء أسلم وأحكم، وأقوم قيلا، وأهدي سبيلا، فلا يوجد فيه حط من مكانة المرأة أو ازدراء لها؛ بل هو حفظ لكرامتها وعفتها في مسألة حساسة تحفظها من الاحتكاك بالرجال الأجانب، وهي بطبعها قد تخل فتضيع حقوقها، ثم إن هذا القول هو قول جماهير أهل العلم.

قال ابن عبد البر: "فقد صرح الكتاب والسنة بأن لا نكاح إلا بولي فلا معنى لما خالفهما" (۱۰۱) وذكر ابن المنذر (۱۰۷) أنه لا يعرف عن أحد من الصحابة خلاف ذلك»، وإليه ذهب علي وعمر وابن عباس وابن عمر وابن مسعود وأبو هريرة وعائشة والحسن البصري وابن المسيب وابن شبرمة (۱۰۸) وابن أبي ليلى (۱۰۹)

١٠٦ - التمهيد لابن عبد البر (١٩ / ٩٠).

١٠٧ - محمد بن إبراهيم بن المنذر النيسابوري، أبو بكر: فقيه مجتهد، من الحفاظ. كان شيخ الحرم بمكة (ت: ٣١٩ هـ).انظر: الزركلي، الأعلام (٥/ ٢٩٤).

١٠٨ - عبد الله بن شبرمة الضبي وكان ثقة فقيها قليل الحديث. وكان يكنى أبا شبرمة. التابعي، فقيه أهل الكوفة (ت: ١٤٤هـ).

١٠٩ - محمد بن عبد الرحمن بن أبي ليلى بن بلال بن بليل الأنصاري. وقد كان ولي القضاء لبني أمية ثم وليه لبني العباس وعيسى بن موسى على الكوفة وأعمالها. توفي بالكوفة سنة (١٤٨هـ)، انظر: ابن سعد، الطبقات الكري (٦/ ٣٤١).

والعترة وأحمد» (۱۱۰۰)، وحكي عن ابن المنذر أنه لا يعرف عن أحد من الصحابة خلاف ذلك (۱۱۱۰).

المبحث الرابع: الشروط الواجب توفرها في الولي، وفيه سبعة مطالب: المطلب الأول: اتحاد الدين (الإسلام للمسلمة)(۱۱۰۰):

لا يجوز أن يكون ولي المسلمة كافرًا قال الله تعالى: ﴿ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعَضُهُمْ الرَّالِكَا أَوْلِكَا أَوْ بُعْضُهُمْ وَلِيا، ﴿ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ الله وَلَا الله وَ الله

## المطلب الثاني: التكليف(١١٣):

فلا ولاية لصبي ولا مجنون لأنهما ليسا من أهل الشهادة، ولا من أهل التكليف، فغير المكلف يحتاج لمن ينظر له فلا ينظر هو لغيره.

لذلك لا يجوز أن يكون الصبي والمجنون وليين لأنه مولى عليهما لاختلال نظرهما في مصلحتهما فكيف يكونان وليين لغيرهما، هذا في الجنون المطبق أما الجنون المتقطع ففيه خلاف، فهو كالمطبق عند الشافعية (١١٤)، وعند المالكية والحنابلة

١١٠ – نيل الأوطار (٦ / ٢٥١).

۱۱۱- فتح الباري (۹/ ۱۸۷)، وسبل السلام ( $\pi$ / ۱۱۷)، و عون المعبود ( $\pi$ / ۱۷).

۱۱۲ – الحَصني، كفاية الأخيار (ص:٣٥٧)، والشربيني، الإقناع، (٢ / ٤٠٨)، والزركشي، شرح الزركشي (٢ / ٣١٧)، والشيرازي، المهذب (٢ / ٣٦).

۱۱۳- الحصني، كفاية الأخيار (ص:۳٥٧)، الدمياطي، إعانة الطالبين (٣/ ٣٠٥)، الشربيني، الإقناع (٢/ ٤٠٩)، الخرشي، شرح مختصر خليل (٣/ ١٨٧)، ابن مفلح، المبدع (٧/ ٣٥)، الشربيني، مغني المحتاج (٣/ ٢٥).

١١٤ - الحصني، كفاية الأخيار، (ص:٣٥٧).

إذا كان عارضا تنتظر إفاقته (١١٥).

#### ويلحق بالتكليف أمور، منها:

#### ١ - السفه:

"يلحق السفه بالجنون عند بعض الفقهاء، وذلك أنه يلتقي معه في اختلال النظر، قال الحصني:

«وكذا الحجر بالسفه على المذهب لاختلال نظره في حق نفسه فغيره أولى ولهذا ولي عليه فأشبه الصبي»(١١٦).

٧- الإغماء، فإن كان لا يدوم غالبا فهو كالنوم ينتظر إفاقته وإن كان يدوم يومين أو ثلاثة فقيل كالجنون (١١٠٠) وعند أصحاب الرأي إن أغمي عليه أكثر من خمس صلوات سقط عنه التكليف (١١٠٠)، والصحيح أن حكمه يختلف عن الجنون؛ لأن المغمي عليه مدته يسيرة ولذلك لا تثبت الولاية عليه حال الإغماء، وتثبت بعد أن يعود إلى وعيه، والإغماء حالة قد تعتري الأنبياء عليهم السلام (١١٠). ويكون العقل في الإغماء مغلوبا، وفي الجنون يكون مسلوبا (١٠٠٠)، وقد ألحق ابن قدامة من كان يجن في بعض الأحيان بالمغمى عليه، وأنه لا تسقط ولايته (١٢٠٠)، وقد سبق في بداية هذا المطلب ذكر خلاف الفقهاء في اعتبار الجنون المطبق والمتقطع (٢٢٠).

١١٥ - الخرشي، شرح مختصر خليل (٣ / ١٨٧)، والبهوتي، كشاف القناع، (٥ / ٥٥).

١١٦ - الحصني، كفاية الأخيار (ص:٣٥٧).

١١٧ - المرجع السابق، (ص:٣٥٧).

١١٨- الشرح الكبير على متن المقنع (١/ ٣٧٧)

١١٩ - انظر: ابن قدامة، المغني (٧/ ٢١)، والخرشي، شرح مختصر خليل (٣/ ١٨٧).

١٢٠ - العيني، عمدة القاري شرح صحيح البخاري (٣/ ٨٦)، و(٥ / ٢١٦).

١٢١ - الشرح الكبير على متن المقنع (٧/ ٤٢٥)

١٢٢ - وقد فصلها أيضا ابن قدامة في المغني (٣ / ١٦٣).

## المطلب الثالث: الرشد في العقد:

بحيث لا يكون الولي مختل النظر بهرم أو خبل (١٢٣).

وهو شرط قريب من التكليف غير أن الولي لم يصل إلى حالة الجنون، ويقصد به أن يعرف الولي الكفء ومصالح النكاح، قال الزركشي:

«ويشترط له أيضا الرشد في العقد بأن يعرف مصالح العقد ومضاره فلا يضعها عند من لا يحفظها ولا يكافئها إذ المقصود من الولاية ذلك»(١٢٤).

ويلحق الرشد في العقد اختلال النظر لكثرة «الأسقام والآلام الشاغلة عن معرفة مواضع النظر والمصلحة فتنتقل الولاية إلى الأبعد نص عليه الشافعي رضي الله عنه، وتبعه عليه الأصحاب رضى الله عنهم». (١٢٥)

## المطلب الرابع: الذكورية(١٢٦):

وهو شرط عند الجمهور خلافا للحنفية، الأن المرأة لا ولاية لها على نفسها ففي غيرها أولى المراه المراع المراه المراع المراه المراه المراه المراه المراه المراه المراه المراه المراع المراه المراه المراه المراه المراه المراه المراع المراه المراه

فهي لا تملك «تزويج نفسها بحال لا بإذن ولا بغيره سواء الإيجاب والقبول إذ لا يليق بمحاسن العادات دخولها فيه لما قصد منها من الحياء وعدم ذكره أصلا وقد قال الله تعالى: ﴿ الرِّجَالُ قَوَّامُونَ عَلَى اللِّسَاءَ بِمَا فَضَكَلَ اللّهُ بَعْضُهُمْ عَكَى بَعْضٍ وَبِمَا أَنفَقُوا مِن أَمَوَلِهِمْ ﴾ [النساء: ٣٤] الرجال قوامون على النساء ولا تزوج غيرها بولاية ولا وكالة لخبر: لا تزوج المرأة المرأة ولا المرأة نفسها الله (١٢٥). (١٢٩)

١٢٣ - انظر: الشربيني، الإقناع، (٢ / ٤١١).

١٢٤ - الزركشي، شرح الزركشي (٢ / ٣٢٧).

١٢٥ - المرجع السابق (١ / ٣٥٧)."

١٢٦ - انظر: الحصني، كفاية الأخيار، (ص:٣٥٧)، الشربيني، الإقناع، (٢ / ٤٠٩).

١٢٧ - البهوتي، الروض المربع (٣/ ٧٢).

١٢٨ - سبق تخريجه في المطلب الأول من المبحث الثالث.

١٢٩ - الشربيني، الإقناع، (٢/ ٤٠٩).

أما الحنفية فلا يقولون بهذا الشرط ومذهبهم هنا مفرع من اعتقادهم جواز انعقاد عقد الزواج بعبارة النساء، قال السرخسي: "وعندنا تثبت لها الولاية على نفسها" (١٣٠)، وقال:

"إن المرأة إذا زوجت نفسها أو أمرت غير الولي أن يزوجها فزوجها جاز النكاح وبه أخذ أبو حنيفة رحمه الله تعالى سواء كانت بكرا أوثيبا" (١٣١) ويوجد عند الحنفية تفصيل في اشتراط الكفاءة في الزوج.

المطلب الخامس: الحرية (١٣٢):

«فلا يجوز أن يكون العبد وليا لأنه لا يلي على نفسه فكيف يزوج غيره »(١٣٣).

#### المطلب السادس: العدالة:

والمراد بالعدالة عدم الفسق، وهي شرط عند الشافعية على الصحيح، وقول عند الحنابلة، وأما عند الحنفية والمالكية فتثبت الولاية للفاسق (١٣٤).

ودليل الشافعية في ذلك ما أخرجه الشافعي في الأم عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: لا نكاح إلا بشاهدي عدل وولي مرشد (١٣٥).

وقد بين الإمام الشافعي أن المراد بالمرشد العدل (١٣٦).

١٣٠ - السرخسي، المبسوط، (٤/ ٢٢٠).

١٣١ - السرخسي، المبسوط، (٥/ ١٠).

١٣٢ - انظر: الشربيني، الإقناع، (٢ / ٤٠٩)، الدمياطي، إعانة الطالبين (٣ / ٣٠٥)، المنوفي، كفاية الطالب (٢ / ٣٠٥).

۱۳۳-الحصني، كفاية الأخيار (١/ ٣٥٧)، والشربيني، الإقناع (٢/ ٤٠٩)، والبهوتي، الروض المربع (٣/ ٧٢)، والخرشي، شرح مختصر خليل(٣/ ١٨٧).

١٣٤ - انظر: الدمياطي، إعانة الطالبين، (٣/ ٣٠٥).

١٣٥- الحديث: أخرجه الشافعي في مسنده، (ص: ٢٩١)، والبيهقي في السنن الكبرى، كتاب النكاح، باب: لا نكاح إلا بشاهدين عدلين، رقم(١٣٥٠٣)، (٧/ ١٢٦). وهو في الأم (٥/ ٢٢، ٧/ ٢٢٢)، ونيل الأوطار (٦/ ٢٥٩)، وقد أورده ابن الملقن في خلاصة البدر المنير، رقم (١٩٤٨)، (٢/ ١٨٩)، عن ابن عباس مرفوعا، وذكر أن المشهور وقفه على ابن عباس.

١٣٦ - انظر: الشافعي، الأم (٥ / ٢٢)، الشربيني، الإقناع، (٢ / ٤٠٩).

«لأن الفسق يقدح في الشاهد فكذا في الولي كالرق ويستثنى من هذا السيد فإنه يزوج أمته ولو كان فاسقا لأنه يزوج بالملك على الأصح لا بالولاية»(١٣٧).

وأفتى بعض المتأخرين من الشافعية بجواز ولاية الفاسق (١٣٨)، وعند الحنابلة قولان، قال في المبدع:

«وأما العدالة فليست بشرط في رواية وهي ظاهر كلام الخرقي فعليها يزوج فاسق؛ لأنه يلي نكاح نفسه فغيره أولى؛ والثانية وهي أنصهما تشترط واختارها ابن أبي موسى، (۱۳۹) وابن حامد، (۱٤۱) والقاضي، (۱۱۱) وأصحابه» ودليلهم في ذلك حديث ابن عباس السابق. (۱٤۲)

وفي الفروع: «سئل أحمد إذا تزوج بولي وشهود غير عدول هل يفسد من النكاح شيء فأخذ القاضي وغيره منها عدم اعتبار العدالة في الولي»(١٤٣٠).

أما عند الحنفية:

فإن الفسق لا يسلب الأهلية، فالفاسق المتهتك وهو بمعنى سيء الاختيار لا

١٣٧ - الحصني، كفاية الأخيار (ص: ٣٥٨).

١٣٨ - انظر: الجمل، حاشية الجمل على شرح المنهج (٤/ ١٥٥)، الحصني، كفاية الأخيار (ص: ٣٥٨)، روضة الطالبين (٧/ ٦٤).

١٣٩ - الهاشمي، هو: محمد بن أحمد بن أبي موسى الهاشمي، أبو علي: قاض، من علماء الحنابلة. من أهل بغداد، مولدا ووفاة. صنف كتبا، منها: "الإرشاد" فقه و "شرح كتاب الخرقي (ت: ٤٢٨ هـ)" انظر: ابن أبي يعلى، طبقات الحنابلة، (٢/ ١٨٢)، والزركلي، الأعلام (٥/ ٣١٤).

<sup>•</sup> ١٤٠ - الحسن بن حامد بن علي بن مروان أبّو عبد الله البغدادي، إمام الحنبلية في زمانه ومدرسهم ومفتيهم لله المختلفات له الجامع في المذهب نحواً من أربع مائة جزء وله شرح الخرقي وشرح أصول الدين وأصول الفقه (ت: ٤٠٣ هـ). انظر:: ابن أبي يعلى، طبقات الحنابلة، (٢/ ١٧١)، والزركلي، الأعلام (٢/ ١٨٧).

١٤١ - هو القاضي أبو يعلي محمد بن الحسين بن محمد بن خلف البغدادي ابن الفَرَّاء. شيخ الحنابلة، وعالم العراق في زمانه. توفي سنة (٤٥٨هـ). انظر: الزركلي، الأعلام (٦/ ٩٩).

١٤٢ - ابن مفلح، المبدع (٧/ ٣٥).

١٤٣ – ابن مفلح، الفروع (٥/ ١٤٣).

تسقط ولايته مطلقا لأنه لو زوج من كفء بمهر المثل صح، وإن زوج من غير كفء فللقاضي فسخ العقد (١٤٤) وكذا عند المالكية فإن الفسق لا يسقط الولاية، ولكنه يسلب كمالها ولا يسقطها. (١٤٥)

## المطلب السابع: أن لا يكون محرما:(١٤٦)

لحديث عُثْمَانَ بن عَفَّانَ: "قال رسول الله عَلَيْلًا يَنْكِحُ اللهُورِمُ ولا يُنْكِحُ ولا يَنْكِحُ ولا يَنْكِحُ اللهُورِمُ ولا يُنْكَحُ ولا يَخْطُبُ "(١٤٧)، كذا وقع ضبطه عند مسلم بكسر الكاف في الأولى وفتحها في الثانية، وقال الشربيني: "الكاف مكسورة فيهما والياء مفتوحة في الأول مضمومة في الثاني "(١٤٨)، وقد وقع ضبطه كما قال الشربيني في روايات متعددة منه ما أخرجه ابن حبان في صحيحه (١٤٩)، ومنها ما أخرجه مالك في الموطأ (١٥٠).

والحديث يشمل الأمرين النكاح لنفسه والإنكاح لغيره، فلا يجوز نكاح المحرم بحج أو عمرة لنفسه ولا يعقد نكاحا لغيره.

وذهب بعض العلماء إلى أن عدم الجواز لنفسه فقط لا لغيره وذلك لإحرامه الذي هو فيه لأن الجماع فيه عليه حرام، وهو مذهب الشافعي وكثير من أهل الحجاز ومالك غير أنه قال عنه ابن وهب (۱۰۱): يفرق بينهما ويكون تطليقة، وروى

١٤٤ - انظر:حاشية ابن عابدين (٣/ ٥٤).

١٤٥ - انظر الخرشي، شرح مختصر خليل (٣/ ص١٨٧).

١٤٦ - انظر: الشربيني، الإقناع، (٢/ ص٤١١)، المنوفي، كفاية الطالب (٢/ ص٩٧).

۱٤۷-مسلم صحيحٌ مسلم، كتاب النكاح، باب: تحريم نكاح المحرم وكراهة خطبته، رقم(١٤٠٩)، (٢/ ١٠٣٠).

١٤٨ - : الشربيني، الإقناع، (٢ / ٤١١).

١٤٩ - ابن حبّان، صحيح ابن حبان، كتاب النكاح، باب: حرمة المناكحة، رقم(٤١٢٤)، (٩/ ٤٣٤).

١٥٠ - مالك، الموطأ، كتاب الحج، باب نكاح المحرم، رقم: (٧٧١-٧٧٥)، (١/ ٣٤٨).

<sup>101-</sup>عبد الله بن وهب بن مسلم المصري الفقيه أبو محمد، من أصحاب الإمام مالك. جمع بين الفقه والحديث والعبادة. وكان حافظا ثقة مجتهدا (ت:١٩٧هـ). انظر: ابن سعد، الطبقات الكبرى - متمم التابعين (ص: ٥٠)، والزركلي، الأعلام، (٤/ ١٤٤).

ابن القاسم (١٥٢) عنه أنه يفرق بينهما ويكون فسخا (١٥٣).

#### الفصل الثانى

#### الولي في قوانين الأحوال الشخصية

«المعمول بها في فلسطين (الضفة الغربية وقطاع غزة)، والمملكة الأردنية الهاشمية، ومسودة قانون الأحوال الشخصية الفلسطيني».

### المبحث الأول

الولي والولاية في قوانين الأحوال الشخصية السارية والمقترحة

أولاً: الولاية والولي في قانون الأحوال الشخصية رقم ٧٦/٦١ المعمول به في الضفة الغربية:

لقد أفرد قانون الأحوال الشخصية فصلاً مستقلاً بيّن فيه أن الولي في الزواج هو العصبة بنفسه على الترتيب المنصوص عليه في القول الراجح من مذهب أبي حنيفة -رحمه الله-(١٥٤).

كما يبين شروط أهلية الولي بأن يكون عاقلاً بالغاً وأن يكون مسلماً إذا كانت المخطوبة مسلمة (١٥٠٠).

<sup>107-</sup> أبو عبد الله عبد الرحمن بن القاسم بن خالد بن جنادة العتقي بالولاء، الفقيه المالكي؛ جمع بين الزهد والعلم وتفقه بالإمام مالك رضي الله عنه ونظرائه، وصحب مالكاً عشرين سنة، وهو صاحب «المدونة»، وعنه أخذها سحنون، (ت: ١٩١هـ). انظر: ابن خلكان، وفيات الأعيان (٣/ ٢٢٩)، والزركلي، الأعلام، (٣/ ٣٢٣).

١٥٣ - انظر: معتصر المختصر (١/ ٢٨٦).

١٥٤ - المادة ٩ منه والتي تنص على أن: الولي في الزواج هو العصبة بنفسه على الترتيب المنصوص عليه في القول الراجح من مذهب أبي حنيفة.

١٥٥- المادة ١٠ منه والتي تنص على أنه: يشترط في الولي أن يكون عاقلاً بالغاً وأن يكون مسلماً إذا كانت المخطوبة مسلمة.

كما اشترط القانون المذكور الولاية للبكر والثيب التي لم تبلغ من العمر ثمانية عشر عاماً فلا تشترط عشر عاماً فلا تشترط موافقة الولى على زواجها (١٥٦).

كما أن القانون المذكور لم يشترط لصحة عقد الزواج موافقة الولي ولم يجعل الزواج بلا ولي من الحالات التي يكون فيها الزواج فاسداً (١٥٠١)؛ إلا أنه أي القانون المعمول به في الضفة الغربية ترك الباب موارباً وبيّن أنه إذا نفت البكر أو الثيب التي بلغت الثامنة عشرة من عمرها وجود ولي لها وزوجت نفسها من آخر ثم ظهر لها ولي، كان للولي حق طلب فسخ الزواج من المحكمة الشرعية إذا زوجت نفسها من غير كفء، أما إذا كان الزوج كفئًا لها لزم العقد ولو كان المهر دون مهر المثل، بشرط عدم حمل الزوجة من فراشه (١٥٠١)، وبيّن القانون أن الكفاءة في المال هي أن يكون الزوج قادراً على المهر المعجّل والنفقة وتراعى الكفاءة عند العقد، فإذا زالت فلا يؤثّر ذلك في الزواج (١٥٠١).

١٥٦ - المادة ١٣ منه والتي تنص على أنه: لا تشترط موافقة الولي في زواج المرأة الثيب العاقلة المتجاوزة من العمر ثمانية عشر عاما.

<sup>10</sup>V - المادتان ٢٦و٣٤ منه وتنصان على أنه: يشترط في صحة عقد الزواج حضور شاهدين رجلين أو رجل وامرأتين مسلمين (إذا كان الزوجان مسلمين) عاقلين بالغين سامعين الإيجاب والقبول فاهمين المقصود بهما وتجوز شهادة أصول الخاطب والمخطوبة وفروعهما على العقد يكون الزواج فاسداً في الحالات التالية: - ١ - إذا كان الطرفان أو احدهما غير حائز على شروط الأهلية حين العقد. ٢ - إذا عقد الزواج بلا شهود.٣ - إذا عقد الزواج بالإكراه. ٤ - إذا كان شهود العقد غير حائزين للأوصاف المطلوبة شرعا. ٥ - إذا عقد الزواج على إحدى المرأتين الممنوع الجمع بينهما بسبب حرمه النسب أو الرضاع. ٢ - زواج المتعة، والزواج المؤقت.

<sup>10</sup>۸ - المادتان ۲۲ و ۲۳ منه وتنصان على أنه: إذا نفت البكر أو الثيب التي بلغت الثامنة عشرة من عمرها وجود ولي لها وزوجت نفسها من كفوء لزم العقد ولو كان المهر دون مهر المثل، وان زوجت نفسها من غير كفوء فللولي مراجعة القاضي بطلب فسخ النكاح. للقاضي عند الطلب فسخ الزواج بسبب عدم كفاءة الزوج ما لم تحمل الزوجة من فراشه، أما بعد الحمل فلا يفسخ الزواج.

١٥٩ – المادة ٢٠ منه وتنص على أنه: يشترط في لزوم الزواج أن يكون الرجل كفوءاً للمرأة في المال، وهي أن يكون الزوج قادراً على المهر المعجل ونفقة الزوجة، وتراعى الكفاءة عند العقد فإذا زالت بعده فلا يؤثر ذلك في الزواج.

ومما يلاحظ على ما سبق أن رأي جمهور الفقهاء أهدى سبيلاً في اشتراط موافقة الولي للمرأة ولو كانت ثيباً لأن في زواجها ربطًا لنسبها بنسب أقوام آخرين قد يكون بينهم وبين أوليائها عداوة فإنها بزواجها بغير موافقة أهلها قد تجلب لهم الضرر، ناهيك عن أن هذا التصرف فيه سوء أدب وعدم احترام لأوليائها الذين تربت في كنفهم.

## ثانياً: الولاية والولي في قانون حقوق العائلة رقم ٣٠٣ المعمول به في قطاع غزة:

أما قانون حقوق العائلة فقد أشار إلى الولي وشروط أهليته (١٦٠٠)، فبيّن أنّ الولي هو العصبة بنفسه على الترتيب، فإذا لم تكن (العصبة) انتقلت الولاية إلى القاضي، واشترط في أهلية الولي أن يكون مكلفاً.

ولم يجعل قانون حقوق العائلة الولي شرطاً لصحة عقد الزواج (١٦١١)، ومن ثم لم يذكره من بين أصناف النكاح الفاسد (١٦٢١)، فإذا زوجت المرأة نفسها دون

<sup>1</sup>٦٠ - المادتان ١١ و ١٢ منه وتنصان على أن: الولي في النكاح هو العصبة بنفسه على الترتيب. فإذا لم تكن انتقلت الولاية للقاضي، ويشترط في أهلية الولي للنكاح أن يكون مكلفاً، فلا ولاية للمجنون والمعتوه على أحد أصلاً.

١٦١ - المادة ٢٠ منه وتنص على أنه: يشترط في صحة النكاح حضور شاهدين، وتجوز شهادة أصول الخاطب والمخطوبة وفروعهما على العقد.

<sup>171-</sup>المواد من ٣١-٣٦ منه وتنص على أنه: إذا كان أحد الطرفين غير حائز على شرائط الأهلية حين العقد يكون النكاح فاسداً إلا ما استثني في المادة (٤٥)، وإذا كانت إحدى المرأتين الممنوع الجمع بينهما بمقتضى المادة ٢٦ في عصمة أحد فلا يجوز له نكاح أختها، ويكون نكاحه لها فاسداً، نكاح إحدى النساء المبينة حرمة نكاحهن في المواد (٣١، ١٤، ١٥، ١٥، ١٨، ١٩) فاسداً، نكاح المتعة، والنكاح المؤقت فاسد، والنكاح الواقع بالإكراه فاسد، والنكاح الذي يعقد بلا شهود فاسد، والمادة (٤٥) المذكورة تنص على: بقاء الزوجين على الزوجية في النكاح الباطل والفاسد ممنوع، فإذا لم يفترقا، يفرق القاضي بينهما عند المحاكمة ما لم يكن سبب الفساد فقدان أهلية السن أو عدم إذن القاضي، واتصل النكاح بحمل مستبين أو ولادة، فلا يفرق بينهما، ويكون النكاح صحيحا بحكم القاضي، المادة (١٥) المذكورة تنص على أنه: لا يجوز زواج منكوحة آخر أو معتدته، المادة (١٤) تنص على أنه: ليس لمن طلق زوجته ثلاثاً أن أو معتدات فلا يجوز زواجه بامرأة أخرى، المادة (١٥) تنص على أنه: لا يجوز تزوج الرجل بامرأة يتزوج بها ما دامت البينونة الكبرى قائمة، المادة (١٧) تنص على أنه: لا يجوز تزوج الرجل بامرأة وحفيداتهن مطلقاً. ٤- عماته وخالاته مطلقاً، المادة (١٨) تنص على أنه: كما أنه لا يجوز تزوج الرجل بامرأة هي ذلك على أربعة أصناف: -١- والدة الرجل وجداته. ٢- بناته وحفيداته. ٣- أخواته وبنات إخوته وحفيداتهن مطلقاً. ٤- عماته وخالاته مطلقاً، المادة (١٨) تنص على أنه: كما أنه لا يجوز تزوج الرجل بامرأة هي ذات رحم محرم منه في المادة السابقة، لا =

ولي كان للولي حق طلب فسخ زواجها من المحكمة إذا كان زوجها غير كفء لها ما لم تكن حاملاً (١٦٢)، (١٦٤).

## ثالثاً: الولاية والولى في قانون الأحوال الشخصية الأردني لسنة ٢٠١٠:

لم يجر أيّ تعديل جوهري على القانون الأردني السابق والمعمول به في الضفة الغربية إلّا في بعض الأمور:

- ١- أضاف القانون صفة الرشد إلى الولي بالإضافة إلى العقل والبلوغ (١٦٠٠).
  - ٢- جعل القانون الكفاءة في التديّن والمال (١٦٦).
  - ٣- حذف القانون المادة التي تبيّن أنه إذا زُوجت البكر نفسها...
- ٤- لم يذكر القانون من بين الحالات التي يكون فيها الزواج فاسداً، إذا كان

<sup>=</sup> يجوز على التأبيد أيضا تزوجه امرأة بينه وبينها قرابة رضاع ، المادة (١٩) تنص على: يحرم على التأبيد تزوج الرجل بامرأة بينه وبينها مصاهرة وهذه النساء على أربعة أصناف:-١- زوجات أولاد الرجل وأحفاده.

٢- أم زوجته وجداتها مطلقا.٣- زوجات أبى الرجل وزوجات أجداده.٤- ربائبه أي بنات زوجته وبنات أولاد زوجته ويشترط في الصنف الرابع الدخول بالزوجات والخول بالعقد الفاسد يوجب حرمة المصاهرة.

١٦٣ – المادة ٢٧ منه وتنص على أنه: إذا أنكرت الكبيرة أن يكون لها ولي وزوجت نفسها من آخر ينظر، فإن كانت قد زوجت نفسها من كفوء لزم العقد ولو كان بمهر دون مهر المثل، وان كانت زوجت نفسها من غير كفوء فللولى مراجعة القاضي وفسخ النكاح.

<sup>178 -</sup> غير أنّ القانون أعتبر الكفاءة في المال والحرفة وما ماثل ذلك من الأحوال، ففي المال أن يكون الزوج قادراً على إعطاء المهر المعجل وتدارك نفقة الزوجة، وفي الكفاءة في الحرفة أن تكون التجارة أو العمل الذي يمارسه الزوج متقارباً في الشرف مع تجارة أولياء الزوجة وأعمالهم المعاشة، وتراعي الكفاءة عند العقد، فإذا زالت بعده فلا تضر، ووضع المواد (٢٦، ٢٥، ٣٠).

١٦٥ - المادة ١٥ منه وتنص على أنه يشتّرط في الوليّ أن يكون عاقلاً راشداً وأن يكون مسلماً إذا كانت المخطوبة

١٦٦ - المادة ٢١ منه وتنص على أنه:

أ- يشترط في لزوم الزواج أن يكون الرجل كفؤاً للمرأة في التدين والمال، وكفاءة المال أن يكون الزوج قادراً على المهر المعجل ونفقة الزوجة.

ب- الكفاءة حق خاص بالمرأة والولي، وتراعى عند العقد، فإذا زالت بعده فلا يؤثر ذلك في الزواج.

بدون ولي (١٦٧)، فأبقى الباب موارباً فاشترط الولاية على استحياء بمفهوم المخالفة (١٦٨) حيث إنه لا تشترط موافقة الولي في زواج المرأة الثيب العاقلة المتجاوزة من العمر ثماني عشرة سنة، وهذا يعني أنه يشترط الولي في زواج البكر والثيب غير المتجاوزة من العمر ثماني عشرة سنة.

## رابعاً: الولاية والولي في مسوّدة قانون الأحوال الشخصية الفلسطيني.

قَصَرَت المسودة الولاية على العاصب بنفسه من القرابة النسبية حتى الدرجة الثانية فقط، كما اشترطت في الولي أن يكون راشداً مسلماً، فإذا كان الولي بالغاً غير راشد اشترطت إذن قاضي القضاة بولايته (١٦٩).

كما أنّ المسوّدة اشترطت رضا الولي لصحة عقد زواج البكر والثيب غير المتجاوزة لسن الثامنة عشرة من عمرها، أمّا الثيب المتجاوز لسن الثامنة عشرة من عمرها فلا يشترط موافقة الولى على زواجها (١٧٠٠).

وعلى هذا فإنَّ المسودة جعلت عقد زواج البكر بغير ولي من النكاح

<sup>17</sup>۷ – المادة ۲۱ منه وتنص على أنه: الحالات التالية يكون عقد الزواج فيها فاسداً – أ-تزوج الرجل بمن تحرم عليه بسبب الرضاع . ب – تزوج الرجل بامرأة يحرم عليه الجمع بينها وبين زوجته . ج – تزوج الرجل بامرأة فوق أربع زوجات . د – تزوج الرجل بمطلقته ثلاثاً ما لم تنكح زوجاً غيره . ه – الزواج بلا شهود أو بشهود غير حائزين للأوصاف المطلوبة شرعاً. و – زواج المتعة والزواج المؤقت. ز – مع مراعاة أحكام الفقرة (ج) من المادة (۳۵) من هذا القانون، إذا كان العاقدان أو أحدهما غير حائز على شروط الأهلية حين العقد أو مكرها، الفقرة (ج) من المادة (۳۵) المذكورة: لا تسمع دعوى فساد الزواج بسبب صغر السن إذا ولدت الزوجة أو كانت حاملاً أو كان الطرفان حين إقامة الدعوى حائزين على شروط الأهلية .

١٦٨ – المادة ١٩ منه وتنص على أنه: لا تشترط موافقة الولي في زواج المرأة الثيب العاقلة المتجاوزة من العمر ثماني عشرة سنة.

<sup>179-</sup>المادتان ١٤و١٥ منه وتنصان على: أن الولي في الزواج هو العاصب بنفسه من القرابة النسبية حتى الدرجة الثانية، فإذا استوى وليان في القرب، كان الأولى منهما من أذنت له المخطوبة. يشترط في الولي أن يكون راشدا مسلما إذا كانت الولاية على مسلم، فإذا كان بالغا غير راشدا يشترط إذن قاضي القضاة بولايته.

١٧٠ – المادة ٢٠ منه وتنص على أنه يشترط لصحة عقد الزواج رضى الولي بزواج البكر، و لا تشترط موافقته
 في زواج المرأة الثيب العاقلة التي تجاوزت الثامنة عشرة من عمرها.

الفاسد (۱۷۱۱)، فلا يجوز بقاء الزوجين على الزوجية في العقد الفاسد وعلى القاضي أن يفرِّق بينهما عند ثبوت ذلك باسم الحق العام الشرعي (۱۷۲۱)، كما بيّنت المسوّدة: أنه لا يترتب على الزواج الفاسد الذي لم يقع به دخول أية آثار، أما الزواج الفاسد الذي وقع به دخول، يترتب عليه وجوب المهر والعدة وحرمة المصاهرة وثبوت النسب، ولا تلزم به أحكام الإرث والنفقة ولا تسترد النفقة قبل الحكم بفسخ العقد (۱۷۲۱).

إلا أنّ المسوّدة ذكرت في المادتين (٢٦،٢٥) منها أنه إذا زوجت من أتمت الثامنة عشرة نفسها دون إذن وليها من غير كفء كان للولي طلب فسخ العقد شريطة أن يبني طلبه على أسباب مقبولة يقدرها القاضي، وإن كانت زوجت نفسها من كفء لزم العقد ولو كأن دون مهر المثل، وأجازت للقاضي فسخ عقد الزواج بسبب عدم الكفاءة قبل ثبوت الحمل لا بعده، وهذا يتناقض مع ما ذكر في المسوّدة بجعل الزواج بدون ولي فساداً (١٧٤).

١٧١ - المادة ٤٩ فقرة زمنه وتنص على أنه: يكون الزواج فاسداً إذا عقد زواج البكر بغير ولي.

۱۷۲ – المادة ٥٠ منه وتنص على أنه: ١ – لا يجوز بقاء الزوجين على الزوجية في الزواج الباطل والزواج الغاسد، وعلى القاضي أن يفرق بينهما عند ثبوت ذلك باسم الحق العام الشرعي، ٢ – إذا كان سبب الفساد فقدان أهلية السن أو عدم إذن القاضي وترتب على الزواج حمل أو ولادة بموجب تقرير طبي معتمد فلا يفرق بين الزوجين ويكون النكاح صحيحاً بحكم القاضي.

۱۷۳ – المادة ٤٩ فقرة ٣، ٢ منه وتنص على أنه: لا يترتب على الزواج الفاسد الذي لم يقع به دخول أية آثار، والزواج الفاسد الذي وقع به دخول يترتب عليه وجوب المهر والعدة وحرمة المصاهرة وثبوت النسب، ولا تلزم به أحكام الإرث والنفقة ولا تسترد النفقة قبل الحكم بفسخ العقد.

<sup>174 -</sup> المادتان ٤٩، ٥٠ منه وتنصان على: فقرة ٢: لا يترتب على الزواج الفاسد الذي لم يقع به دخول أية آثار، فقرة ٣: الزواج الفاسد الذي وقع به دخول يترتب عليه وجوب المهر والعدة وحرمة المصاهرة وثبوت النسب، ولا تلزم به أحكام الإرث والنفقة ولا تسترد النفقة قبل الحكم بفسخ العقد، ١ - لا يجوز بقاء الزوجين على الزوجية في الزواج الباطل والزواج الفاسد، وعلى القاضي أن يفرق بينهما عند ثبوت ذلك باسم الحق العام الشرعي، ٢ - إذا كان سبب الفساد فقدان أهلية السن أو عدم إذن القاضي وترتب على الزواج حمل أو ولادة بموجب تقرير طبي معتمد فلا يفرق بين الزوجين ويكون النكاح صحيحاً بحكم القاضي.

#### المبحث الثاني

## إجبار الولي في قوانين الأحوال الشخصية السارية والمقترحة

قوانين الأحوال الشخصية السارية ومسودة قانون الأحوال الشخصية الفلسطيني جعلت الزواج بالإكراه من الزواج الفاسد (١٧٠).

والزواج الفاسد الذي لم يقع به دخول لا يفيد حكما أصلا أما إذا وقع به دخول فيلزم به المهر والعدة ويثبت به النسب وحرمة المصاهرة ولا تلزم بقية الأحكام كالإرث والنفقة، قبل التفريق أو بعده (١٧٦).

كما أنه لا يجوز بقاء الزوجين على الزوجية في الزواج الفاسد، فإذا لم يتفرقا فعلى القاضي أن يفرق بينهما عند ثبوت ذلك باسم الحق العام الشرعي. (١٧٧)

1۷٥ – انظر الفقرة ٣ من المادة (٣٤) من قانون الأحوال الشخصية ٢١ / ٧٦: إذا عقد الزواج بالإكراه، والمادة (٣٦) من قانون حقوق العائلة رقم ٣٠٣: النكاح الواقع بالإكراه فاسد، والفقرة (ز) من المادة (٣١) من قانون الأحوال الشخصية لسنة ٢٠١٠: يكون عقد الزواج فاسداً إذا كان العاقدان أو أحدهما غير حائز على شروط الأهلية حين العقد أو مكرها، والفقرة (٢) من المادة (٤٩) من مسودة قانون الأحوال الشخصية الفلسطيني: لا يترتب على الزواج الفاسد الذي لم يقع به دخول أية آثار.

1٧٦ – انظر المادة ٤٢ من قانون الأحوال الشخصية رقم ٢١ / ٧٦: الزواج الفاسد الذي لم يقع به دخول لا يفيد حكما أصلا أما إذا وقع به دخول فيلزم به المهر والعدة ويثبت النسب وحرمة المصاهرة ولا تلزم بقية الأحكام كالإرث والنفقة قبل التفريق أو بعده ، والمادة (٤٤) من قانون حقوق العائلة رقم ٣٠٣: إذا وقع في النكاح الفاسد دخول يلزم فيه المهر والعدة ويثبت النسب وحرمة المصاهرة فقط، ولا تلزم الأحكام كالنفقة والإرث، والمادة (٣٤) من قانون الأحوال الشخصية لسنة ٢٠١٠: إذا وقع العقد فاسدا ولم يتم به دخول لا يفيد حكماً أصلا ولا يرتب أثراً، أما إذا تم به دخول فيلزم به المهر والعدة ويثبت به النسب وحرمة المصاهرة ولا تلزم به بقية الأحكام كالإرث والنفقة، والفقرتان ٢، ٣ من المادة (٤٩) من مسودة قانون الأحوال الشخصية الفلسطيني: لا يترتب على الزواج الفاسد الذي لم يقع به دخول أية آثار، الزواج الفاسد الذي وقع به دخول يترتب عليه وجوب المهر والعدة وحرمة المصاهرة وثبوت النسب، ولا تلزم به أحكام الإرث والنفقة ولا تسترد النفقة قبل الحكم بفسخ العقد.

1٧٧ - المادة (٤٣) في القانون الأحوال الشخصية رقم ٦١ / ٧٦: بقاء الزوجين على الزواج الباطل أو الفاسد ممنوع فإذا لم يفترقا يفرق القاضي بينهما عند ثبوت ذلك بالمحاكمة باسم الحق العام الشرعي ولا تسمع دعوى فساد الزواج بسبب صغر السن إذا ولدت الزوجة أو كانت حاملا أو كان الطرفان حين إقامة الدعوى حائزين على شروط الأهلية، والمادة (٤٥) من قانون حقوق العائلة رقم ٣٠٣: بقاء الزوجين على الزوجية في النكاح الباطل والفاسد ممنوع، فإذا لم يفترقا يفرق القاضي بينهما عند المحاكمة ما لم يكن سبب الفساد فقدان أهلية السن أو عدم إذن القاضي، واتصل النكاح بحمل مستبين أو ولادة، فلا يفرق بينهما، ويكون النكاح صحيحاً بحكم القاضي، والمادة (٣٥) من قانون الأحوال الشخصية =

والحق أنه من الناحية العملية في المحاكم الشرعية الفلسطينية لا يجبر أحدُّ من ذكر أو أنثى صغيراً أو كبيراً على الزواج، كما يحرص القضاة الشرعيون ونوابهم في إجراء عقود الزواج على التحقق من موافقة كل من الخاطب والمخطوبة على الزواج أمام شاهدي العقد.

وإذا ما ظهرت علامات عدم الرضى على أحد الخاطبين فإن العقد يتوقف دون إجراء إلى أن يتحقق القاضي من رضاهما.

#### المبحث الثالث

عضل الولى في قوانين الأحوال الشخصية السارية والمقترحة. أولا: عضل الولى في قانون الأحوال الشخصية المعمول به في الضفة الغربية رقم

: ٧٦/٦١

فرّق القانون بين أن يكون العضل من قبل الأب أو الجد أو من غيرهما. فإذا كان العضل من غير الأب أو الجد، فللبنت البكر التي أتمت الخامسة عشرة من عمرها أن تطلب من القاضي تزويجها من الكفء، إذا كان العضل بلا سبب مشروع، أما إذا كان العضل من قبل الأب أو الجد فانه لا ينظر في طلبها إلا إذا أتمت الثامنة عشرة من عمرها وكان العضل بلا سبب مشروع (١٧٨).

١٧٨ - المادة (٦) منه وتنص على: أ- للقاضي عند الطلب حق تزويج البكر التي أتمت الخامسة عشرة من عمرها من الكفوء في حال عضل الولي غير الأب أو الجد من الأولياء بلا سبب مشروع، ب-أما إذا كان عضلها من قبل الأب أو الجد فلا ينظّر في طلبها إلا إذا كانت أتمت ثمانية عشر عاما وكان العضل بلا

سبب مشروع.

<sup>=</sup> لسنة ٢٠١٠: أ- يتوقف التفريق بين الرجل والمرأة في الزواج الفاسد على قضاء القاضي، ب- إذا كان سبب التفريق يحرم المرأة على زوجها وجبت الحيلولة بينهما من وقت وجوب مِوجب التفريق، ج- لا تسمع دعوى فساد الزواج بسبب صغر السن إذا ولدت الزوجة أو كانت حاملاً أو كان الطرفان حين إقامة الدعوى حائزين على شروط الأهلية، والفقرة ١ من المادة (٥٠) من مسودة قانون الأحوال الشخصية الفلسطيني: ١- لا يجوز بقاء الزوجين على الزوجية في الزواج الباطل والزواج الفاسد وعلى القاضي أن يفرق بينهما عند ثبوت ذلك باسم الحق العام الشرعي، ٢- إذا كان سبب الفساد فقدان أهلية السن أو عدم إذن القاضي وترتب على الزواج حمل أو ولادة بموجب تقرير طبي معتمد فلا يفرق بين الزوجين ويكون النكاح صحيحا بحكم القاضي.

ويقدم طلب التزويج لعضل الولي إلى القاضي باستدعاء يبين فيه رفض الولي تزويج البكر من كفء بلا سبب مشروع، وبعد استدعاء الولي والتحقق تقوم المحكمة بالإذن لها بالزواج دون موافقة وليها.

## ثانياً: عضل الولي في قانون حقوق العائلة رقم ٣٠٣:

قصر القانون حق طلب التزويج لعضل الولي للكبيرة التي أتمت السابعة عشرة من عمرها، على أن يخيّر القاضي وليها، لذلك فإذا لم يعترض أو كان اعتراضه غير وارد يأذن القاضي لها بالزواج ولم يفرّق بين أن يكون الولي الأب أو غيرهما (١٧٩).

## ثالثاً: عضل الولي في قانون الأحوال الشخصية لسنة ٢٠١٠:

أجاز القانون تزويج البكر التي أتمت الخامسة عشرة من عمرها من الكفء في حال عضل الولي إذا كان عضله بلا سبب مشروع، ولم يفرّق بين أن يكون الولى أباً أو جداً لأب أو غيرهما (١٨٠٠).

١٧٩ – المادة (٩) منه وتنص على أنه: إذا راجعت الكبيرة التي أتمت السابعة عشرة سنة من القاضي بقصد التزوج بشخص يخبر القاضي وليها بذلك فإذا لم يعترض الولي أو كان اعتراضه غير وارد يأذن لها بالزواج.

۱۸۰ – المادة (۱۸) منه نصت على أنه: مع مراعاة المادة (۱۰) من هذا القانون، يأذن القاضي عند الطلب بتزويج البكر التي أتحت الخمسة عشرة سنة شمسية من عمرها من الكفء في حال عضل الولي إذا كان عضله بلا سبب مشروع، المادة (۱۰) تنص على: أ يشترط في أهلية الزواج أن يكون الخاطب والمخطوبة عاقلين وأن يتم كل منهما ثمانية عشرة سنة شمسية من عمره، ب – على الرغم مما ورد في الفقرة (أ) من هذه المادة يجوز للقاضي وبموافقة قاضي القضاة أن يأذن في حالات خاصة بزواج من أكمل الخامسة عشرة سنة شمسية من عمره وفقاً لتعليمات يصدرها لهذه الغاية إذا كان في زواجه ضرورة تقتضيها المصلحة ويكتسب من تزوج وفق ذلك أهلية كاملة في كل ما له علاقة بالزواج والفرقة وآثارهما.

## رابعاً: عضل الولي في مسودة قانون الأحوال الشخصية الفلسطيني:

أعطت المسودة الحق للقاضي تزويج البكر عند طلبها في حالة عضل الولي بلا سبب مشروع، دون تحديد لسن طالبة التزويج ودون تفريق بين ولي وآخر وفي هذا مصلحة عامة، وتوسيع لصلاحيات القاضي (١٨١١).

١٨١ - المادة (٢١) منه تنص على أنه: للقاضي حق تزويج البكر من الكفء عند طلبها في حالة عضل الولي بلا سبب مشروع.

#### الخاتمة

## وفيها أهم النتائج والتوصيات.

- ١- المولى والولي في اللغة بمعنى واحد.
- ٢- الولي في الاصطلاح هو الذي يلي أمر المرأة في عقد النكاح ولا يدعها
   تستبد به دونه.
- ٣- جاء في تعريف الولي في الاصطلاح أنه بمعنى الإجبار والإكراه، علماً أن الإكراه قد يفهم فيما إذا كانت المولى عليها صغيرة أو مجنونة، أما إذا كانت بالغة عاقلة فإن الحال يختلف.
- ٤- لا بد من توفر شروط في الولي أهمها: اتحاد الدين، التكليف، الرشد في العقد، الذكورية، الحرية، العدالة، عدم الإحرام.
  - ٥- يرتب الأولياء بحسب القرابة علماً أن الأب يقدم على الابن.
  - ٦- الراجح رأي جمهور الفقهاء أنه لا نكاح إلا بولي لقوة أدلتهم.
- ان اشتراط الولي في عقد الزواج لا يخوله أن يستبد برأيه ويكره المرأة على الزواج بكراً كانت أم ثيباً، فلا يجوز للولي أن يزوج المرأة البالغة العاقلة بكراً كانت أو ثيباً إلا برضاها.
- ٨- لم تجعل قوانين الأحوال الشخصية الزواج بلا ولي من أنواع الزواج الباطل أو الفاسد خلافاً لرأي جمهور الفقهاء الذين يقولون ببطلان العقد بدون ولي.
- 9- إذا وقع الزواج من البكر البالغة العاقلة من غير إذن الولي فالأولى التوسط بين رأي الجمهور والحنفية وأن لا نعد النكاح باطلاً أو فاسداً ونوقفه على

- إجازة الولي مطلقاً بصرف النظر عن كون الزوج كفئًا أو غير كفء.
- ۱۰-إن تهميش دور الولي في عقد زواج المرأة يعد مدخلاً لذوي النفوس الضعيفة من الجنسين ويفتح باباً على بعض أنواع الزواج الفاسد نحو الزواج العرفي والسري وربما اتخذه بعضهم مدخلاً لإسقاط الفتيات والتغرير بهن.
- 11-لم يترك القانون للولي أن يتعسف في استعمال حقه في تزويج المرأة وإنما عالج موضوع عضل الولي بتفويض القاضي أن يقوم مقامه إذا ثبت العضل بلا سبب مشروع.
- 17-نوصي بما ذهبت إليه المسودة من جعل الولي شرطاً لصحة عقد زواج البكر بحسب المادة (٢٠) ولا نتفق مع المسودة في المادة نفسها من أنه لا تشترط موافقة الولي في زواج المرأة الثيب العاقلة إذا تجاوزت الثامنة عشرة وذلك استئناساً برأي الجمهور وانسجاماً لما جرى عليه العرف في فلسطين.

#### مسرد المراجع

- ١- الألباني، محمد ناصر الدين، إرواء الغليل في تخريج أحاديث منار السبيل،
   المكتب الإسلامي بيروت، (ط٢ / ١٤٠٥ هـ).
- ۲- الألباني، محمد ناصر الدين، صحيح وضعيف سنن أبي داود، المكتب الإسلامي- بيروت.
- ۳- ابن الأثير، أبو السعادات المبارك بن محمد الجزري، (ت: ٦٠٦ هـ)، النهاية في غريب الحديث والأثر، المكتبة العلمية بيروت ١٣٩٩ هـ ١٩٧٩م،
   تحقيق: طاهر أحمد الزاوى محمود الطناحى.
- ٤- ابن الأثير، الشيخ عماد الدين القاضي إسماعيل بن تاج الدين محمد بن سعد بن أحمد الحلبي الشافعي، (ت: ٦٩٦هـ)، إحكام الأحكام شرح عمدة الأحكام، دار الكتب العلمية بيروت.
- ٥- أحمد، أبو عبد الله بن حنبل الشيباني (ت: ٢٤١ هـ)، مسند أحمد، مؤسسة قرطبة مصر.
- ٦- الأزهري، أبو منصور محمد بن أحمد، (ت: ٣٧ هـ)، تهذيب اللغة، دار إحياء التراث العربي بيروت (ط١/ ٢٠٠١م)، تحقيق: محمد عوض مرعب.
- ٧- الأنصاري، زكريا بن محمد بن أحمد بن زكريا السنيكي المصري الشافعي،
   أبو يحيى (ت: ٩٢٦هـ)، أسنى المطالب في شرح روض الطالب، بلا دار نشر ولا سنة طباعة.
- ۸- الأنصاري، زكريا بن محمد بن أحمد بن زكريا السنيكي المصري الشافعي،
   أبو يحيى (ت: ٩٢٦ هـ)، فتح الوهاب بشرح منهج الطلاب، دار الكتب

- العلمية بيروت ١٤١٨، الطبعة: الأولى.
- ٩- الأنصاري، جمال الدين أبو محمد علي بن أبي يحيى زكريا بن مسعود، المسبحي (ت: ٦٨٦هـ)، اللباب في الجمع بين السنة والكتاب، دار القلم الدار الشامية سوريا/ دمشق لبنان/ بيروت (ط٢/ ١٤١٤هـ)، تحقيق: د. محمد فضل عبد العزيز المراد.
- ۱۰ البخاري، أبو عبد الله، محمد بن إسماعيل (ت: ٢٥٦ هـ)، صحيح البخاري، دار ابن كثير -بيروت (ط٣/ ١٤٠٧ هـ)، تحقيق: مصطفى ذيب البغا.
- ۱۱-البهوتي،: منصور بن يونس بن إدريس، (ت: ۱۰۵۱ هـ)، الروض المربع شرح زاد المستقنع، مكتبة الرياض الحديثة، ۱۳۹۰.
- ۱۲-البهوتي، منصور بن يونس بن إدريس، (ت: ١٠٥١ هـ)، كشاف القناع عن متن الإقناع، دار الفكر بيروت ١٤٠٢، تحقيق: هلال مصيلحي مصطفى هلال.
- ۱۳-البوصيري، أبو العباس شهاب الدين أحمد بن أبي بكر بن إسماعيل بن سليم بن قايماز بن عثمان البوصيري الكناني الشافعي (المتوفى: ۸٤٠هـ) مصباح الزجاجة في زوائد ابن ماجه، دار العربية بيروت (ط۲/ ۱٤٠٣هـ)، تحقيق: محمد المنتقى الكشناوي.
- ۱۵-البیضاوي، عبد الله بن عمر الشیرازي، (ت: ۲۸۵ هـ)، تفسیر البیضاوي، دار الفکر بیروت.
- ١٥- البيهقي، أحمد بن الحسين بن علي بن موسى أبو بكر، (ت: ٤٥٨ هـ)، سنن البيهقي الكبرى، مكتبة دار الباز مكة المكرمة ١٤١٤ ١٩٩٤، تحقيق: محمد عبد القادر عطا.

- 17-الترمذي، أبو عيسى، محمد بن عيسى بن سَوْرَة (ت: ٢٧٩ هـ)، الجامع الصحيح (سنن الترمذي)، دار إحياء التراث العربي بيروت، تحقيق: أحمد شاكر وآخرين.
- ۱۷- ابن تيمية، أحمد عبد الحليم بن تيمية الحراني أبو العباس، (ت: ۷۲۸ هـ)، كتب ورسائل وفتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية، مكتبة ابن تيمية، الطبعة: الثانية، تحقيق: عبد الرحمن بن محمد بن قاسم العاصمي النجدي.
- ۱۸-الجرجاني، علي بن محمد بن علي، (ت: ۸۱٦هـ)، التعريفات، دار الكتاب العربي بيروت (ط١ / ١٠٤٠٥هـ)، تحقيق: إبراهيم الأبياري.
- ۱۹- ابن جرير، أبو جعفر، محمد الطبري (ت: ۳۱۰ هـ)، جامع البيان عن تأويل آي القرآن، دار الفكر-بيروت، (ط سنة ۱٤٠٥ هـ).
- ·٢- ابن جزي، محمد بن أحمد الكلبي الغرناطي، (ت: ٧٤١ هـ)، القوانين الفقهية، بلا طبعة، ولا دار نشر.
- ٢١- الجصاص، أحمد بن علي أبو بكر الرازي الحنفي (ت: ٣٧٠ هـ)، أحكام القرآن، دار إحياء التراث العربي بيروت، طبعة سنة، (١٤٠٥ هـ)، تحقيق، محمد صادق القمحاوي.
- ٢٢ الجمل، الشيخ سليمان بن عمر بن منصور العجيلي الأزهري (ت: ١٠٢٤ هـ)، حاشية الجمل على شرح المنهج (لزكريا الأنصاري)، دار الفكر بيروت، الطبعة: بلا، تحقيق: بلا.
- ٢٣- ابن أبي حاتم، عبد الرحمن بن محمد بن إدريس الرازي، (ت: ٣٢٧ هـ)، تفسير القرآن، المكتبة العصرية صيدا، تحقيق: أسعد الطيب.

- ٢٤- الحاكم أبو عبد الله محمد بن عبد الله النيسابوري (ت: ٤٠٥ هـ) المستدرك على الصحيحين، دار الكتب العلمية بيروت، (ط ١، ١٩٩٠م)، تحقيق مصطفى عبد القادر عطا.
- 70- ابن حبان، أبو حاتم محمد بن حبان بن أحمد البسني (ت: ٣٥٤هـ)، صحيح ابن حبان بترتيب ابن بلبان، مؤسسة الرسالة-بيروت (ط٢/ ١٤١٤ هـ)، تحقيق: شعيب الأرنؤ وط.
- ٢٦- ابن حجر، أحمد بن علي العسقلاني أبو الفضل (ت: ٨٥٢ هـ)، الدراية في تخريج أحاديث الهداية، دار المعرفة بيروت، تحقيق: السيد عبد الله هاشم اليماني المدني.
- ٧٧- ابن حجر، أحمد بن علي العسقلاني (ت: ٨٥٢ هـ)، التلخيص الحبير في تخريج أحاديث الرافعي الكبير، مؤسسة قرطبة مصر (ط١ / ١٤١٦ هـ)، تحقيق: أبو عاصم حسن بن عباس بن قطب.
- ۲۸-ابن حجر، أحمد، العسقلاني، (ت: ۸۵۲ هـ)، فتح الباري شرح صحيح البخاري، دار المعرفة بيروت، تحقيق: محب الدين الخطيب.
- ٢٩- ابن حجر، أحمد بن علي العسقلاني، (ت: ٨٥٢هـ)، المطالب العالية بزوائد المسانيد الثمانية، دار العاصمة / دار الغيث السعودية ١٤١٩هـ، الطبعة: الأولى، تحقيق: د. سعد بن ناصر بن عبد العزيز الشتري.
- ٣٠- الحصني، تقي الدين بن محمد الحسيني الدمشقي الشافعي، أبو بكر (ت: ٨٢٩ هـ)، كفاية الأخيار في حل غاية الإختصار، دار الخير دمشق (ط١/م)، تحقيق: على عبد الحميد بلطجي و محمد وهبي سليمان.
- ٣١-الحمْيَري نَشُوان بن سعيد اليمني (المتوفى: ٧٧٣ هـ)، شمس العلوم ودواء

- كلام العرب من الكلوم، تحقق: دحسين بن عبد الله العمري وغيره، دار الفكر المعاصر (بيروت لبنان)، دار الفكر (دمشق سورية)، (ط١/ ١٤٢٠هـ).
- ۳۲-الخرشي، محمد بن عبد الله بن علي أبو عبد الله (ت: ۱۰۱۰ هـ)، شرح مختصر خليل، دار الفكر للطباعة بيروت.
- ٣٣- الخطابي، أحمد بن محمد بن إبراهيم الخطابي البستي أبو سليمان، (ت: ٣٨٨ هـ)، غريب الحديث، جامعة أم القرى مكة المكرمة ١٤٠٢، تحقيق: عبد الكريم إبراهيم العزباوي.
- ٣٤- ابن خلكان، أبو العباس شمس الدين أحمد بن محمد بن إبراهيم بن أبي بكر البرمكي الإربلي (ت: ٦٨١ هـ)، وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان، تحقيق: إحسان عباس، دار صادر بيروت.
- ٣٥-داود، احمد محمد علي: القرارات الاستئنافية في أصول المحاكمات الشرعية ومناهج الدعوى، مكتبة دار الثقافة عمان / الأردن.
- ٣٦-أبو داود، سليمان بن الأشعث السجستاني (ت: ٢٧٥ هـ)، سنن أبي داود، دار الفكر، تحقيق: محمد محيى الدين عبد الحميد.
- ٣٧-الدمياطي، أبو بكر ابن السيد محمد شطا، (ت: ١٣١٠ هـ)، إعانة الطالبين على حل ألفاظ فتح المعين لشرح قرة العين بمهمات الدين، تأليف، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع بيروت.
- ۳۸-الرازي، محمد بن أبي بكر بن عبد القادر الرازي، (ت: ٦٦٦ هـ)، مختار الصحاح، مكتبة لبنان ناشرون بيروت ١٤١٥ ١٩٩٥، الطبعة: طبعة جديدة، تحقيق: محمو د خاطر.

- ٣٩- ابن رشد، محمد بن أحمد بن محمد القرطبي، أبو الوليد (ت: ٥٩٥ هـ)، بداية المجتهد ونهاية المقتصد، دار الفكر بيروت.
- ٤ الزبيدي، محمد مرتضى الحسيني، (ت: ١٢٠٥ هـ)، تاج العروس من جو اهر القاموس، دار الهداية، تحقيق: مجموعة من المحققين.
- الاركشي، شمس الدين أبي عبد الله محمد بن عبد الله المصري الحنبلي، (ت: ٧٧٧هـ)، شرح الزركشي على مختصر الخرقي، دار الكتب العلمية لبنان / بيروت ١٤٢٣ هـ ٢٠٠٢ م، الطبعة: الأولى، تحقيق: قدم له ووضع حواشيه: عبد المنعم خليل إبراهيم.
- ٤٢-الزركلي، خير الدين بن محمود بن محمد بن علي بن فارس، الدمشقي (ت: ١٣٩٦ هـ)، الأعلام، دار العلم للملايين، (ط١٥ / ٢٠٠٢ م).
- ٤٣- الزيلعي، عبد الله بن يوسف الحنفي (ت: ٧٦٧ هـ)، نصب الراية لأحاديث الهداية، دار الحديث مصر ١٣٥٧، تحقيق: محمد يوسف البنوري.
- ٤٤-السرخسي شمس الدين السرخسي، (ت: ٤٨٣ هـ)، المبسوط، دار المعرفة -- بيروت.
- 20- ابن سيدة، أبو الحسن علي بن إسماعيل المرسي، (ت: ٤٥٨ هـ)، المحكم والمحيط الأعظم، دار الكتب العلمية بيروت ٢٠٠٠م، الطبعة: الأولى، تحقيق: عبد الحميد هنداوي.
- 23- ابن سعد، أبو عبد الله محمد بن سعد بن منيع الهاشمي بالولاء، البصري، البغدادي المعروف بابن سعد (ت: ٢٣٠ هـ)، الطبقات الكبرى، القسم المتمم لتابعي أهل المدينة ومن بعدهم، مكتبة العلوم والحكم المدينة المنورة، (ط٢ / ١٤٠٨ هـ)، تحقيق: زياد محمد منصور.

- ٤٧- السيواسي، كمال الدين محمد بن عبد الواحد، (ت: ٦٨١ هـ)، شرح فتح القدير، دار الفكر بيروت، (ط٢).
- ٤٨-الشافعي، محمد بن إدريس أبو عبد الله، (ت: ٢٠٤ هـ)، أحكام القرآن، دار الكتب العلمية بيروت ١٤٠٠، تحقيق: عبد الغنى عبد الخالق.
- ٤٩-الشافعي، محمد بن إدريس أبو عبد الله، (ت: ٢٠٤ هـ)، الأم، دار المعرفة بير وت (ط٢ / ١٣٩٣).
- •٥-الشربيني، محمد بن أحمد الشربيني الخطيب، (ت: ٩٧٧ هـ)، الإقناع في حل ألفاظ أبي شجاع، دار الفكر بيروت ١٤١٥، تحقيق: مكتب البحوث والدراسات دار الفكر.
- ٥١- الشربيني، محمد بن أحمد الخطيب (ت: ٩٧٧ هـ)، مغني المحتاج إلى معرفة معانى ألفاظ المنهاج، دار الفكر بيروت.
- ٥٢-الشوكاني، محمد بن علي (ت: ١٢٥٠ هـ)، نيل الأوطار من أحاديث سيد الأخيار شرح منتقى الأخبار، دار الجيل بيروت ١٩٧٣.
- ٥٣-الشوكاني، محمد بن علي بن محمد (ت: ١٢٥٠ هـ)، فتح القدير الجامع بين فني الرواية والدراية من علم التفسير، دار الفكر بيروت.
- ٥٤- ابن أبي شيبة أبو بكر محمد (ت: ٢٣٥ هـ)، مصنف ابن أبي شيبة، مكتبة الرشد- الرياض (ط١/ ١٤٠٩ هـ)، تحقيق: كمال الحوت.
- ٥٥-الشيرازي، إبراهيم بن علي بن يوسف أبو إسحاق (ت: ٤٧٦ هـ)، المهذب في فقه الإمام الشافعي، دار الفكر- بيروت.

- ٥٦-الصنعاني، محمد بن إسماعيل الصنعاني الأمير، (ت: ٨٥٢هـ)، سبل السلام شرح بلوغ المرام من أدلة الأحكام، دار إحياء التراث العربي بيروت (ط٤/ ١٣٧٩هـ)، تحقيق: محمد عبد العزيز الخولى.
- ٥٧-الطحطاوي، أحمد بن محمد بن إسماعيل الحنفي، (ت: ١٢٣١ هـ)، حاشية الطحطاوي على مراقي الفلاح شرح نور الإيضاح، المطبعة الكبرى الأميرية ببولاق مصر ١٣١٨ هـ، الطبعة: الثالثة.
- ٥٨-الطَّحَاوي، أبو جعفر أحمد بن محمد بن سلامة بن عبد الملك بن سلمة الأزدي الحجري المصري المعروف بالطحاوي الحنفي (ت: ٣٢١هـ)، شرح معاني الآثار، عالم الكتب، حققه وقدم له: (محمد زهري النجار محمد سيد جاد الحق) (ط١/ ١٤١٤هـ).
- 99-ابن عابدين، محمد أمين بن عمر بن عبد العزيز، الشهير بعابدين، المعروف بابن عابدين (ت: ١٢٥٢هـ)، حاشية ابن عابدين (رد المحتار على الدر المختار شرح تنوير الأبصار)، دار الفكر للطباعة والنشر. بيروت. ١٤٢١هـ ٢٠٠٠م.
- ١٠- ابن عبد البر، أبو عمر يوسف بن عبد الله النمري القرطبي، (ت:٤٦٣ هـ)،
   الاستذكار الجامع لمذاهب فقهاء الأمصار، دار الكتب العلمية بيروت ٢٠٠٠م، الطبعة: الأولى، تحقيق: سالم محمد عطا-محمد علي معوض.
- 17-ابن عبد البر، أبو عمر يوسف بن عبد الله بن عبد البر النمري، (ت:37 هـ)، التمهيد لما في الموطأ من المعاني والأسانيد، ، وزارة عموم الأوقاف والشؤون الإسلامية المغرب ١٣٨٧، تحقيق: مصطفى بن أحمد العلوي، محمد عبد الكبير البكري.

- ٦٢- العظيم أبادي، محمد شمس الحق، (ت: نحو ١٣٢٩ هـ)، عون المعبود شرح سنن أبي داود، دار الكتب العلمية بيروت (ط٢ / ١٩٩ م).
- ٦٣-عياض، القاضي أبو الفضل بن موسى بن عياض اليحصبي المالكي، (ت: ٥٤٤ هـ)، مشارق الأنوار على صحاح الآثار، المكتبة العتيقة ودار التراث.
- ٦٤-العينى، أبو محمد محمود بن أحمد بن موسى بن أحمد بن حسين الغيتابى الحنفى بدر الدين (المتوفى: ٨٥٥هـ)، عمدة القاري شرح صحيح البخاري، دار إحياء التراث العربى بيروت.
- 70-الغزالي، محمد بن محمد بن محمد أبو حامد، (ت:٥٠٥ هـ)، الوسيط في المذهب، دار السلام القاهرة ١٤١٧، الطبعة: الأولى، تحقيق: أحمد محمود إبراهيم، محمد تامر.
- 77-الفيروز أبادي، محمد بن يعقوب، (ت: ٨١٧ هـ)، القاموس المحيط، دار النشر: مؤسسة الرسالة بيروت.
- ٧٧- ابن قدامة، عبد الله المقدسي أبو محمد، (ت: ٦٢٠ هـ)، الكافي في فقه الإمام المبجل أحمد بن حنبل، المكتب الإسلامي بيروت.
- ٦٨-ابن قدامة، عبد الله المقدسي أبو محمد، (ت: ٦٢٠ هـ)، المغني شرح مختصر الخرقي، دار الفكر-بيروت، (ط١ / ١٤٠٥ هـ).
- 79-ابن قدامة، عبد الرحمن بن محمد بن أحمد بن قدامة المقدسي الجماعيلي الحنبلي، أبو الفرج، شمس الدين (المتوفى: ٦٨٢ هـ)، الشرح الكبير على متن المقنع، دار الكتاب العربي للنشر والتوزيع، أشرف على طباعته: محمد رشيد رضا صاحب المنار.

- ٧٠ قلعجي، و قنيبي، محمد رواس، وحامد صادق، معجم لغة الفقهاء دار
   النفائس للطباعة والنشر والتوزيع، (ط٢ / ١٤٠٨ هـ).
- ٧١-القونوي، قاسم بن عبد الله بن أمير علي، (ت: ٩٧٨ هـ)، أنيس الفقهاء في تعريفات الألفاظ المتداولة بين الفقهاء، دار الوفاء جدة ١٤٠٦، الطبعة: الأولى، تحقيق: د. أحمد بن عبد الرزاق الكبيسي.
- ٧٢-الكاساني، علاء الدين، (ت: ٥٨٧ هـ)، بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع، دار الكتاب العربي بيروت (ط٢ / ١٩٨٢م).
- ٧٣- ابن ماجه، أبو عبد الله، محمد بن يزيد القزويني (ت: ٢٧٥ هـ)، سنن ابن ماجه، دار الفكر بيروت، تحقيق محمد فؤاد عبد الباقي.
- ٧٤ مالك، بن أنس أبو عبدالله الأصبحي، (ت:١٧٩ هـ)، موطأ الإمام مالك، دار إحياء التراث مصر، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقى.
- ٧٥-الماوردي، علي بن محمد بن حبيب الشافعي، (ت: ٤٥٠هـ)، الحاوي الكبير في فقه مذهب الإمام الشافعي، وهو شرح مختصر المزني، دار الكتب العلمية بيروت لبنان (ط١ / ١٤١٩هـ)، تحقيق: الشيخ علي معوض الشيخ عادل عبد الموجود.
- ٧٦- المزني، أبو إبراهيم، إسماعيل بن يحيى الشافعي، (ت: ٢٦٤ هـ)، ، مختصر المزني، دار المعرفة بيروت ١٣٩٣، الطبعة: الثانية.
- ۷۷-المباركفورى، محمد عبد الرحمن بن عبد الرحيم المباركفورى (ت: ١٣٥٣ هـ)، تحفة الأحوذي بشرح جامع الترمذي، دار الكتب العلمية بيروت.
- ٧٨-الملطى: القاضى جمال الدين يوسف بن موسى بن محمد الفقيه الحنفى

- (ت:٨٠٣هـ)، المعتصر من المختصر من مشكل الآثار ، عالم الكتب / مكتبة المتنبي / مكتبة سعد الدين بيروت / القاهرة / دمشق.
- ٧٩-مسلم، أبو الحسين، بن الحجاج القشيري (ت: ٢٦١ هـ)، صحيح مسلم، دار إحياء التراث -بيروت، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي.
- ٨-ابن مفلح، محمد بن مفلح بن محمد المقدسي أبو عبد الله، (ت: ٧٦٣ هـ)،
   الفروع، دار الكتب العلمية بيروت ١٤١٨، الطبعة: الأولى، تحقيق: أبو
   الزهراء حازم القاضي.
- ٨١- ابن مفلح، إبراهيم بن محمد بن عبد الله أبو إسحاق، (ت: ٨٨٤ هـ)، المبدع في شرح المقنع، المكتب الإسلامي بيروت ١٤٠٠.
- ۸۲-ابن الملقن، عمر بن علي الأنصاري، (ت: ۸۰۶هـ)، خلاصة البدر المنير في تخريج كتاب الشرح الكبير للرافعي، مكتبة الرشد الرياض ١٤١٠، الطبعة: الأولى، تحقيق: حمدي عبد المجيد السلفى.
- ۸۳-المناوي، محمد عبد الرؤوف، (ت: ۱۰۳۱ هـ)، التوقيف على مهمات التعاريف، دار الفكر المعاصر، دار الفكر بيروت، دمشق ١٤١٠، الطبعة: الأولى، تحقيق: د. محمد رضوان الداية.
- ۸۵-المناوي، محمد عبد الرؤوف، (ت:۱۰۳۱ هـ)، فيض القدير شرح الجامع الصغير، المكتبة التجارية الكبرى مصر (ط١/ ١٣٥٦ هـ).
- ۸۵-ابن منظور، محمد بن مكرم الإفريقي، (ت:۷۱۱هـ)، لسان العرب،)، دار صادر بيروت، (ط۱ / ۱٤۱۰هـ).
- ٨٦-المنوفي، على بن ناصر الدين محمد بن محمد، أبو الحسن (ت: ٩٣٩ هـ)،

- كفاية الطالب الرباني على رسالة ابن أبي زيد القيرواني، دار الفكر بيروت الا ١٤٠٠، تحقيق: يوسف الشيخ محمد البقاعي.
- ۸۷-الموصلي، أبو الفضل عبد الله بن محمود بن مودود الحنفي (ت: ٦٨٣ هـ) الاختيار لتعليل المختار، مطبعة الحلبي القاهرة، طبعة سنة ١٣٥٦ هـ.
- ۸۸- ابن نجيم، زين الدين الحنفي، (ت: ٩٧٠هـ)، البحر الرائق شرح كنز الدقائق، دار المعرفة بيروت، (ط/٢).
- ۸۹-النحاس، أبو جعفر (ت: ٣٣٨ هـ)، معاني القرآن الكريم، جامعة أم القرى مكة المكرمة (ط١ / ١٤٠٩ هـ)، تحقيق: محمد الصابوني.
- 9- النسائي، أحمد بن شعيب أبو عبد الرحمن، (ت: ٣٠٣ هـ)، السنن الكبرى، دار الكتب العلمية بيروت ١٤١١ ١٩٩١، الطبعة: الأولى، تحقيق: د. عبد الغفار البنداري، سيد كسروي حسن.
- 91-النسائي، أحمد بن شعيب أبو عبد الرحمن، (ت: ٣٠٣ هـ)، المجتبى من السنن، مكتب المطبوعات الإسلامية حلب (ط٢/ ١٤٠٦ هـ)، تحقيق: عبدالفتاح أبو غدة.
- 97-نكري، القاضي عبد النبي بن عبد الرسول الأحمد، دستور العلماء أو جامع العلوم في اصطلاحات الفنون، دار الكتب العلمية لبنان / بيروت العلوم في اصطلاحات الفنون، دار الكتب العلمية لبنان / بيروت ١٤٢١ هـ ٢٠٠٠ م، الطبعة: الأولى، تحقيق: عرب عباراته الفارسية: حسن هاني فحص.
- ٩٣-النووي، يحيى بن شرف بن مري بن حسن الحزامي الحوراني، الشافعي، أبو زكريا، محيي الدين، (ت: ٦٧٦ هـ)، روضة الطالبين وعمدة المفتين، المكتب الإسلامي بيروت ١٤٠٥، الطبعة: الثانية.

- ٩٤-الهيثمي، علي بن أبي بكر (ت: ٨٠٧هـ) مجمع الزوائد ومنبع الفوائد، دار الريان للتراث-القاهرة، سنة (١٤٠٧هـ).
- 90- ابن أبي يعلى، أبو الحسين ابن أبي يعلى، محمد بن محمد (المتوفى: ٥٢٦ هـ)، طبقات الحنابلة، دار المعرفة بيروت، تحقيق، محمد حامد الفقي.

#### **Abstract**

# The Guardian as a Condition in a Woman's Marriage Contract Between Jurists (Four Imams) and Personal Conditions Law

#### Dr. Muhsen Sameeh Al-Khaldi

This paper addresses an important condition for woman marriage contract, which is the Guardian, Jurists differ in defining the guardian who's to conduct her marriage, and there has been many views on its necessity, and many others about the legitimacy of the marriage without the guardian's permission.

The difference was between Jurists, who considered the guardian as a condition, and between the Hanafis who didn't consider it as a condition. the majority was a bit more of the right way. and because of the many views regarding the guardian matter, therefore the personal conditions law has changed. however, the valid personal conditions laws in Palestine are out of date, and some of them need to be reconsidered. so it would suit the current time, with regard to the Islamic law.

## الممارسة الدينية بين التشريعين الإسلامي والدولي

أ. د. خلواتي صحراوي
 المركز الجامعي – النعامة – الجزائر





#### ملخص البحث

الممارسة الدينية للشعائر حق من الحقوق المهمة التي تعاونت على حمايتها الأديان السماوية و التشريعات الوضعية المختلفة؛ و عملت على توفير كل ما من شأنه أن يساهم في الذود عنها و إعطائها القدسية التي تمنع الاعتداء عليها أو الاستخفاف بها، و الحقيقة التي لا مناص منها أن الممارسة الدينية تظل ملازمة للإنسان حيثما كان، ومتى كان يتعاطاها كسلوك يعبر عن مدى ما استقر في قلبه، لذلك ارتأيت أن أعالجها بمنهج وصفى تحليلي من خلال خمسة مباحث، حيث عالجت في المبحث الأول المفاهيم المهمة التي عالجت الممارسة مستقرا في الختام على تعريف جامع بعد استقراء أهم التعريفات التي تناولت هذا المصطلح، و في مبحث ثان بينت فطرية الممارسة و كيف أنها أمر لا ينفك عن الإنسان يتعاطاها بتلقائية بعيدا عن التكلف و التصنع، و في مبحث ثالث عرّجت على الممارسة الدينية في ظل الحكم الإسلامي و كيف كان التسامح يطغى على الممارسين لشعائرهم من اليهود و النصاري وما وفره لهم الحكام من الحماية و العناية ما لا يمكن وصفه إلا من خلال اعترافاتهم هم على ما راعوه و ما رأوه، وفي مبحث رابع قمت بجولة استقرائية للتشريعات العربية و الدولية أتلمس ما انتهت إليه هذه المنظومات و القوانين من حماية تظل مزعومة لم ينعم في ظلها الممارسون لشعائرهم بالأمن التام و لا بالرعاية اللازمة، و في مبحث خامس بينت كيف أن الكيد صار كيدين عندما تملُّك الأعداء زمام الأمور لاسيما في وقتنا الحاضر الذي يكاد فيه للإسلام بكل المكائد و يوصف فيه الممارس بأبشع السمات ناهيك عن التضييق عليه و التنكيل به باسم القانون عن طريق استصدار من القوانين ما

يعطيه الغلبة ويمنحه الحجة، ثم ختمت هذا العمل بجملة مهمة من التوصيات و الاقتراحات.

وصلى الله على محمد وآله وصحبه وسلم تسليما.

#### المقدمة

ممارسة الشعائر الدينية من المواضيع التي أسالت كثيرا من الحبر و أثارت كثيرا من الشجون فتناولتها أقلام المدافعين كما المناوئين وكل عبر عن موقفه جامعا من السندات و البراهين ما برر به موقفه ودفع به شبه غيره، و الحقيقة التي لا مناص منها أن الممارسة الدينية تظل استجابة لفطرة مغروزة في عمق الإنسان لا يملك الفكاك عنها و لا التنكر لها؛ لذلك فهي تتسم بكثير من التلقائية و الانسيابية، يجب أن تحظى بالرعاية و الحماية الكاملتين تمكن الممارس من الأداء بعيدا عن المضايقات و الاستفزازات التي تنغص عليه سلوكه و تدفعه للتمظهر بما ينافي ما استقر في قلبه، لذلك ارتأيت أن أعالج الموضوع من خلال الخطة الآتية:

الفصل الأول: ماهية الممارسة الدينية و استجابتها للفطرة البشرية.

المبحث الأول: مفهوم الممارسة الدينية.

المبحث الثانى: الممارسة الدينية استجابة للفطرة البشرية.

الفصل الثانى: ممارسة الشعائر الدينية ببن الإنصاف و الإجحاف.

المبحث الأول: الممارسة الدينية في ظل الحكم الإسلامي.

المبحث الثاني: ممارسة الشعائر في القوانين و المواثيق الدولية.

المبحث الثالث: الممارسة الدينية بين الاعتداء و الاحتواء.

ثم خاتمة احتوت أهم النتائج و الرؤى و التصورات.

الفصل الأول: ماهية الممارسة الدينية و استجابتها للفطرة البشرية المبحث الأول: مفهوم الممارسة الدينية

الممارسة الدينية مركب وصفي وليس إضافي لأن الدينية وردت صفة للممارسة التي هي أصل البحث و عليه لا يمنع كما هو الحال بالنسبة للمركبات الإضافية أن نعرف الصفة و الموصوف لبيان المجال الذي اخترنا أن نبحث فيه فنعرف الممارسة ثم نتبعها بتعريف الدين فنقول و بالله التوفيق.

الممارسة في اللغة المزاولة، قال الزمخشري «مارس الأمور و الأعمال و ما زال يزاولها» و يمارسنها (۱)، و في اللسان «المرس هو الذي مارس الأمور و جربها» (۲)، أما صاحب كتاب العين فقد أعطى للمارسة معاني تفيد المواصلة و المعالجة و التمكن من الشيء و القوة، حيث قال «المرس الحبل، ويسمى مرسا لكثرة مرس الأيدي إياه، ومَرْسُ الحبل يقع بين الخطاف والبكرة فأنت تعالجه لتخرجه، ورجل مرس شديد الممارسة ذو جلد وقوة» (۳).

أمّا الدين فهو الإسلام و العبادة و الطاعة (أ)، وهو «وضع إلهي يدعو أصحاب العقول قبول ما هو عند الرسول صلى الله عليه و سلم» (أ)، و تطلق الملة ويراد بها الدين و العكس؛ فهما «متحدان بالذات ومختلفان بالاعتبار فإن الشريعة من حيث إنها تطاع تسمى دينا، ومن حيث إنّها تجمع تسمى ملة، ومن

١- أساس البلاغة، جار الله فخر الزمخشري، المكتبة العصرية، ط١، ٢٠٠٣، صفحة ٧٩١.

۲- لسان العرب، ابن منظور، دار صادر، بيروت، ط٣ ١٤١٤، ج٦ / ٢١٥.

۳- كتاب العين، الخليل الفراهيدي، دار و مكتبة الهلال، (دت)، ج٧/ ٢٥٣.

٤- ينظر القاموس المحيط، مجد الدين الفيروز آبادي، دار الكتاب الحديث، القاهرة، ط١، ٢٠٠٤، صفحة
 ١٢٠٧، وينظر كتاب العين، الخليل الفراهيدي، دار و مكتبة الهلال، (دت)، ج٨/ ٧٤.

٥- كتاب التعريفات، علي بن محمد الجرجاني، دار النفائس، ط١، ٢٠٠٣، صفحة ١٧٤

حيث إنها يرجع إليها تسمى مذهبا» (١٠). وقد ورد في تعريف الدين في الاصطلاح تعاريف كثيرة من أهمها أنه «الاستسلام لله بالتوحيد والانقياد له بالطاعة والبراءة من الشرك وأهله» (٧٠).

أمّا تعريف الممارسة الدينية في الاصطلاح فلم أهتد فيما تيسر لي من مراجع لتعريف شامل يعطي المعنى الحقيقي لهذا المصطلح، اللهم إلا إشارات عامة مشتتة في بطون الكتب لا ترقى إلى مستوى أن تكون تعريفا لائقا له، لذلك بدا لي من خلال الإحاطة بحيثيات هذا الموضوع و إسقاط المعاني اللغوية عليه أن أصوغ تعريفه على النحو الآتي: "طقوس تعبدية تصدر عن بعض الأشخاص بغرض إرضاء المعبود» أو "الممارسة الدينية هي مزاولة الفرد أو الجماعة لجملة من الشعائر و الطقوس و التي منبعها الفطرة أو العادة بقصد إرضاء المعبود».

فهذا التعريف يعالج الممارسة الدينية من أربع نقاط أساسية تجتمع لتعطي المفهوم الواسع لهذا المصطلح، فهي أولا مزاولة لجملة من الأفعال المتكررة و التي تمارس بشكل مستمر و دائم يعبر عن الطاعة و الالتزام.

وثانيا فهي تصدر عن شخص أو مجموعة أشخاص في شكل ممارسة جماعية يقوم بها الأشخاص مجموعين و لا تقبل منهم إلا بهذا الشكل، كما تكون صادرة عن كل شخص على حدة ولا تقبل الاشتراك، كل ذلك تبعا لأصول كل دين و ما تمليه كل عقيدة.

و ثالثاتتأصل الممارسة عن عقيدة راسخة بل هي ترجمة لما رسخ في القلب من إيمان ويقين، وتقع الأفعال تصديقا لما وقر في القلب، وقد تكون عادات عقلها الناس منذ خروجهم للدنيا فجرت فيهم مجرى العقيدة التي لا تقبل النقاش أو التنازل.

٦- المصدر نفسه صفحة ١٧٤

٧- شرح الأصول الثلاثة، صالح بن فوزان بن عبد الله الفوزان، مؤسسة الرسالة، الطبعة: الأولى، ط١، ص

ورابعا فإن الممارسة ليست مقصودة لذاتها بل هي وسيلة لإرضاء المعبود، و كأنها استجابة للأوامر الصادرة عن المعبود، بغض النظر عن طبيعة هذه القوة التي يراد الالتزام بأوامرها و الاستجابة لطلباتها.

و قد يجتمع إلى هذا المصطلح «الممارسة الدينية» مصطلحات تخدم المعنى نفسه و تنتهي إلى المقصد نفسه، وهي كثيرة منتشرة في أمهات الكتب، استعملت في حدود ما أراد كل باحث أن يصل إليه، و تبعا لطبيعة كل بحث عالجه صاحبه، و سأذكر بعضا منها على سبيل التنوير.

فمنها حرية العقيدة أو الحرية الدينية أو حرية التعبد و غيرها من المصطلحات التي تتقارب معها أو تتوافق إلى حد كبير، و لعل أقرب هذه المصطلحات إلى مصطلحنا و الأكثر تداولا مصطلح حرية العقيدة و الذي استخدم قديما و حديثا حتى صار الأشيع والأكثر استعمالا، و هو أيضا مركب إضافي فالحرية تعني "في اصطلاح أهل الحقيقة الخروج عن رق الكائنات وقطع جميع العلائق والأغيار، وهي على مراتب حرية العامة عن رق الشهوات، وحرية الخاصة عن رق المرادات لفناء إرادتهم من إرادة الحق، وحرية خاصة الخاصة عن رق الرسوم والآثار لاغحاقهم في تجلي نور الأنوار"(^^)، أمّا العقيدة فقد جاء في المصباح "اعتقدت كذا عقدت عليه القلب والضمير، حتى قيل العقيدة ما يدين به الإنسان، وله عقيدة حسنة سالمة من الشك" (^)، ومن مجموع النصوص اللغوية ننتهي إلى أن كلمة (عقد) تعني الوثوق والثبات والصلابة في الشيء.

أما في الإصطلاح فحرية العقيدة تعني «حق الإنسان في اختيار ما يؤمن به ابتداءً وفقا لما استقر عليه قلبه و ضميره ووجدانه من غير ضغط و لا قسر و لا

٨- كتاب التعريفات، المصدر السابق، صفحة ١٥٠

٩- المصباح المنير، أحمد بن محمد بن علي الفيومي، دار الحديث، القاهرة، ٢٠٠٣، صفحة ٢٥٠

إكراه خارجي »(١٠).

و ينبني على هذا التعريف أمور هي غاية في الأهمية منها أن الإنسان له الحق في أن يتدين بما يراه مناسبا و أن يدافع عن عقيدته بكل الوسائل المشروعة التي تمكنه من المحافظة على دينه.

ومنها أيضا أنَّ غير المسلم له الحق أن يبقى على دينه أو يغادره للإسلام أو إلى أي دين آخر يتناسب مع ما استقر عليه ضميره أو وجدانه، و المسلم و غير المسلم له الحق أن يمارس من العبادات و الطقوس ما يشاء دون أن يُضيق عليه أو يُكره ليأتي بما لم يرد في دينه.

و هكذا يظهر التلازم الموجود بين هذين المصطلحين من حيث أن كلا منهما يكمل الآخر أو يخدمه، فحرية العقيدة تشمل الجانب النظري من التدين من حيث ما استقر في القلب من الإيمان وما اطمأنت له النفس حتى صار يقينا لا يكن أن تحيط به الشكوك أو تتناوله الظنون، أما مصطلح الممارسة الدينية فهو يشمل الجانب التطبيقي للتدين فهو جملة الطقوس التي تظهر للعيان و التي يعبر بها المتدين عما استقر في قلبه، فبينهما هذا الخصوص و العموم إلى درجة أنه يراد أحدهما فيعبر عنه بالأخر و العكس.

# المبحث الثانى: الممارسة الدينية استجابة للفطرة البشرية

لا نختلف في أن الإسلام عقيدة و شريعة، إيمان و عمل، و أن العقيدة تخص الجانب النظري و الذي منبعه القلب، والشريعة تنبعث من الجوارح كترجمة لما استقر في القلب و صدقته النفس، فالتلازم بينهما كبير لا يصلح أحدهما دون الآخر و إن كانت العقيدة تسبق الشريعة من حيث الحضور، فإنّ الشريعة هي من

١٠ حرية العقيدة في الشريعة الإسلامية، أحمد رشاد طلحون، إيتراك للنشر، القاهرة، ط١، ١٩٩٨، صفحة

أهم ثمار العقيدة تعبر عن مدى الإيمان الذي استقر في القلب فأنتج ما أنتجه من الطاعات و الأعمال الصالحات، و قد عبر القرآن عن العقيدة بالإيمان و عبر عن الشريعة بالعمل الصالح كما في قوله تعالى ﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِن ذَكِرٍ أَوَ أُنثَى وَهُوَ الشريعة بالعمل الصالح كما في قوله تعالى ﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِن ذَكِرٍ أَوَ أُنثَى وَهُو مُؤْمِنٌ فَلَنَحْدِينَاهُ, حَيَوةً طَيِّبَةً وَلَنجَزِينَهُم أَجَرهُم بِأَحْسَنِ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ (١١) و قوله تعالى ﴿ إِنَّ اللَّهُ ثُمَّ السَّتَقَامُواْ فَلاَ خَوْقُ عَلَيْهِم وَلا هُمْ يَعَ زَبُوبَ ﴾ (١١).

فالشريعة إذن هي الجانب العملي من الإسلام بل هي مظهره الذي لا يجب أن يغيب عن العيان؛ إذ بها يتقرر الإيمان و تتعزز الشهادة لقوله صلى الله عليه و سلم (إذا رأيتم الرجل يعتاد المسجد فاشهدوا له بالإيمان فإن الله تعالى يقول

١١ سورة النحل الأيه ٩٧

١٢ - سورة الأحقاف ١٣

۱۳ - ينظر الإسلام عقيدة و شريعة، محمود شلتوت، دار الشروق، القاهرة، الطبعة العاشرة، ١٩٨٠، صفحة ١١

<sup>18</sup> سورة الحجرات الأيه ١٤

١٥- سورة الذريات الآيات ٣٥-٣٦

﴿ إِنَّمَا يَعْمُرُ مَسَاجِدَ اللّهِ مَنْ ءَامَنَ بِاللّهِ وَالْيُوْمِ الْآخِرِ ﴾ (١١) (١١)، فهي إذن ممارسة عملية لشرائع الإسلام و التي لا تقبل أن تكون في خفاء أو تستر بل تقتضي كما يفيدها اسمها المرس و المخالطة و الإندماج مع الغير و التدافع معه لقوله عليه السلام ﴿ المؤمن الذي يخالط الناس، ويصبر على أذاهم، أعظم أجرا من المؤمن الذي لا يخالط الناس، ولا يصبر على أذاهم ﴾ ((١١) (، كما لا تقتضي الإنصراف عن الناس بعيدا في الكهوف و المغارات بل تتطلب التعاطي مع الناس أخذا و عطاء الإقناع الناس بها و تكثيرهم حولها بالكلمة الطيبة و الأسلوب الحسن ﴿ اَدْعُ عَن سَبِيلِوَ مِن وَلَهُ وَالْمَوْعِظَةِ الْحُسَانَةِ وَجَدِلْهُم بِاللّهِ هِي أَحْسَنُ إِنْ رَبّكَ هُو اَعْلَمُ بِاللّهِ مِن سَبِيلِهِ مِنْ وَهُو أَعْلَمُ بِاللّهُ مَن سَبِيلِهِ مَنْ وَهُو أَعْلَمُ بِاللّهُ مَن سَبِيلِهِ مَن وَهُو أَعْلَمُ بِالْمُهُ تَدِينَ ﴾ (١٩٠).

فالعبادات في الإسلام هي ممارسة للشرائع العملية وفق المنهج الذي سطره القرآن الكريم و نظمته السنة النبوية المطهرة تمثل التزام المسلم بدينه و تعاطيه معه بالعمل المستمر و الفعل الدؤوب؛ فهي تزداد و تنقص كما تتعمق وتتسفف تبعا لما استقر من إيمان في نفس الممارس، فمن المسلمين من علاقته بالإسلام علاقة انتساب لا يزيد عن التلفظ بالشهادتين شيء ثم هو غارق في الشهوات و المعاصي لا يراعي للعمل أهمية و لا للسلوك قيمة، و الحقيقة أن المسلم تتحقق إسلاميته بالعمل و الممارسة التي تؤكد صدق انتمائه للدين الذي يرفع شعاره، لذلك توعد هذا الصنف الذي أقام الفيصل بين السلوك والمقال بأسوأ النهايات وأبشع الخواتم حيث قال تعالى ﴿ مَاسَلَكَكُمْ فِسَقَرَ اللهُ وَالْمَالُونُ نَكُ مِنَ ٱلمُصَلِّينَ اللهُ وَلَمُ نَكُ

١٦ - سورة التوبة الأيه ١٨

۱۷- سنن الترمذي، محمد بن عيسى الترمذي، باب من سورة التوبة، دار الغرب الإسلامي، بيروت، ١٩٩١، ج٥ / ١٢٨، قال الترمذي هذا حديث حسن غريب، جمع الفوائد من جامع الأصل و مجمع الزوائد، محمد بن محمد الردواني، دار ابن حزم بيروت، ط١، ١٩٩٨، ج١ / ١٩

١٨ سنن ابن ماجة، عبد الله ابن ماجة القرويني، باب الصبر على البلاء، دار إحياء الكتب العربية، (دت)،
 ٢ / ١٣٣٨.

١٩- سورة النحل الأية ١٢٥

نُطْعِمُ ٱلْمِسْكِينَ ﴿ وَكُنَّا نَخُوضُ مَعَ ٱلْخَاَبِضِينَ ﴿ وَكُنَّا نُكَذِّبُ بِيَوْمِ ٱلدِّينِ ﴿ فَا حَتَّى أَنَانَا ٱلْيَقِينُ ﴾ (٢٠).

تتسع الممارسة في الإسلام أكثر من أي نحلة أو شريعة أخرى حتى إنها تملأ على المسلم يومه و شهره و عامه فهو في طاعة مستمرة و عمل متواصل يحقق بهما الصلة بربه تعالى كعربون لتحقيق النداء وتلبية الأوامر، كما تتسع الممارسة في المكان فالمسلم في عبادة مستمرة ليس مقيدا بمكان ما فحيثما حل أو ارتحل يؤدي عباداته وهي خاصية من أهم خصائص هذه الأمة قال عليه السلام (أعطيت خمسا لم يعطهن أحد قبلي نصرت بالرعب مسيرة شهر، وجعلت لي الأرض مسجدا وطهورا، فأيما رجل من أمتي أدركته الصلاة فليصل..) (١٦) أمّا الشرائع الأخرى فتضيق فيها الممارسة في المكان إلى درجة أن الصلوات لا تؤدى إلا في أماكن محدودة.

الممارسة في الإسلام تمس جانبين مهمين من جوانب الدين هما العبادات والسلوكات و بهما تتحقق أهم مقاصد التشريع إذ بهما يقع الترقي في درجات الإيمان و توسيع دائرة الإسلام بالدعوة إليه بالقدوة الصالحة و الفعال الحسنة؛ فالمسلم في ممارسة مستمرة للعبادات بالصلوات و الأذكار و الدعاء وفعل الخيرات و الإحسان إلى الناس وغيرها. لا يفتأ ينتهي من عبادة حتى يدخل غيرها قال عليه السلام (..وكثرة الخطا إلى المساجد، وانتظار الصلاة بعد الصلاة، فذلكم الرباط) (٢٢)، فالحياة بالنسبة للمسلم محراب واسع للعبادة يناله في ظلها الأجر مادام قصده هو إرضاء الله وحده، فتستحيل العادات إلى عبادات ليمتلىء يوم المسلم بالطاعة يتفيأ في ظلالها الأجر الحسن و الثناء الجميل.

٢٠ سورة المدثر الأيه ٤٢-٤٧

٢١ - صحيح البخاري، محمد بن اسماعيل البخاري، كتاب التيمم، دار طوق النجاة، ط١، ١٤٢٢، ج١ / ٧٤

٢٢ صحيح مسلم، مسلم، باب فضل إسباغ الوضوء على المُكاره، دار إحياء التراث العربي، بيروت،
 (دت)، ج١/ ٢١٩.

و الأخلاق الفاضلة و السلوكات الحسنة مظهر آخر من مظاهر الممارسة؛ إذ بها تقع الدعوة لخصال الخير بصمت و دون كثير كلام، فالإسلام لم يصل إلى جنوب شرق أسيا و لا إلى أدغال إفريقيا بالسيف؛ فلم يبعث جندي واحد إلى هناك بل انتشر عن طريق التجار الذين تميز وا بكثير من السمات التي أثارت الفضول وبعثت التساؤل عن الإسلام، حيث تميز هؤلاء التجار بنظافة ثيابهم وتغطية رؤوسهم إلى جانب وضوئهم وتطهرهم على مدار اليوم، كما تميز وا بالأخلاق الفاضلة من بيع و شراء وتسهيل المعاملة بالإضافة إلى محافظتهم على العبادات من صلاة وصوم ومناجاة... كل ذلك أغرى القوم بهم فاندفعوا يسألون عن دينهم فدخلوه أفواجا و أرسالا(٢٣).

# الفصل الثاني: ممارسة الشعائر الدينية ببن الإنصاف و الإجحاف المبحث الأول: الممارسة الدينية في ظل الحكم الإسلامي

أتى الإسلام الجزيرة العربية والناس شتى في عقائدهم و تدينهم كل يعبر عن تعبده بطريقة ما، و كل يمارس شرعته بأسلوب ما، فقد انقسم العرب بين من يدين بالكتاب و هم اليهود و النصارى وبين من لا صلة له بالكتاب و هم الباقون، وكل له طقوسه التي ورثها عن آباء و أجداد أو ابتدعها بفعل أحداث و أحوال، وقد خَبر النبي صلى الله عليه و سلم كل ذلك عن طريق المعاشرة أو عن طريق السماع بما كان يتناقل إليه عن طريق الوافدين إلى مكة في الموسم أو في غيره.

فالجزيرة العربية كانت تعج بالأديان و الممارسات الدينية المختلفة بين موروث و مبتدَع، فلما جاء الإسلام أخذ يحاور الفكر و العقل و يستنهض العواطف و الوجدان بعيدا عن كل لون من ألوان التعدي أو الاستنزاف حتى مع المشركين

٢٣ - انظر السيرة النبوية والتاريخ الإسلامي، عبد الشافى محمد عبد اللطيف، دار السلام، القاهرة، ١٤٢٨، ص ٢١٨٠.

الذين كانوا يتقربون للتماثيل بالعبادة و التمسح و التنسك قال تعالى ﴿ وَلَا تَسُبُّوا الذين كانوا يتقربون للتماثيل بالعبادة و التمسح و التنسك قال تعالى ﴿ وَلَا تَسُبُّوا اللّهِ عَيْرِ عِلَّمِ ﴾ (٢٤)، ومع غيرهم من أهل الكتاب الذين لم يألوا جهدا في المساس بالإسلام و التكذيب بشرائعه؛ و مع ذلك كانت الدعوة للتقارع معهم بالحكمة والمجادلة الحسنة و الأسلوب المقنع، قال تعالى ﴿ وَجَادِلْهُم بِالنِّي هِيَ أَحْسَنُ ﴾ (٢٥).

وعندما صار للإسلام قوة في المدينة المنورة و استقرت دولته كان من بواكير ما نزل قوله تعالى ﴿ لا آ إِكْراه في الدّينِ ۗ ﴾ (٢٦)، و الأية صريحة واضحة لا يكتنفها غموض و لا يعتريها لبس فهي دعوة لعرض الإسلام بالسماحة و الأدب بعيدا عن العنف و الإكراه، و قد قال الإمام ابن كثير وهو يفسر هذه الأية «لا تكرهوا أحدا على الدخول في دين الإسلام فإنه بين واضح جلي دلائله وبراهينه لا يحتاج إلى أن يكره أحد على الدخول فيه، بل من هداه الله للإسلام وشرح صدره ونور بصيرته دخل فيه على بينة، ومن أعمى الله قلبه وختم على سمعه وبصره فإنه لا يفيده الدخول في الدين مكرها مقسورا» (٢٠٠٠)، و لو تحقق معنى نشر الإسلام بالقوة و حَمْل الناس للدخول إليه بالإجبار و الإكراه لكان الإسلام قد فني و اندثر منذ زمن طويل لأنّ ذلك يتنافى مع مبادئه و أصوله و التي من أهمها تحبيب الناس الأنصار من بني سالم بن عوف يقال له الحصين كان له ابنان نصرانيان، وكان هو مسلما فقال للنبي صلى الله عليه وسلم ألا أستكرههما فإنهما قد أبيا إلا النصرانية فنزلت هذه الآية، وفي رواية أخرى أنه حاول إكراههما فاختصموا إلى النبي ضلى الله عليه وسلم أيا رسول الله يدخل بعضى النار وأنا أنظر فانا أنظر وأنا أنظر والله عليه وسلم، فقال الأنصاري يا رسول الله يدخل بعضى النار وأنا أنظر وأنه والمه والمه والمه والله والمه والنار وأنا أنظر وأنا أنظر والمه وا

٢٤ سورة الأنعام الأيه ١٠٨

٢٥- سورة النحل الأيه ١٢٥

٢٦- سورة البقرة الأيه ٢٥٦

٢٧ - تفسير القرآن العظيم، إسماعيل بن عمر بن كثير، دار طيبة للنشر والتوزيع، ١٩٩٩ م، ج١ / ٤٢.

إليه فنزل قوله تعالى: ﴿ لَا ٓ إِكْرَاهَ فِي ٱلدِّينِّ ﴾ (٢٨)، و تروي كتب التفاسير أنَّ عمر بن الخطاب رضى الله عنه قال لعجوز نصرانية أسلمي تسلمي، إن الله بعث محمدًا بالحق، فقالت أنا عجوز كبيرة والموت إلى قريب، فقال عمر رضى الله عنه اللهم اشهد وتلا ﴿لَا إِكْرَاهَ فِي الدِّينِ قَدْ تَبَيَّنَ الرُّشْدُ مِنَ الْغَيِّ ﴾ (٢٩)، و يؤكد هذا و يعززه ما جاء في كتب التفاسير ققد «روى هلال الطائي عن وسق الرومي قال كنت مملوكا لعمر فكان يقول لى أسلم فإنك إن أسلمت استعنت بك على أمانة المسلمين فإنه لا ينبغي أن أستعين على أمانتهم من ليس منهم فأبيت فقال ﴿ لا إِكْرَاهُ فِي ٱلدِينِ ﴾ فلما حضرته الوفاة أعتقني فقال اذهب حيث شئت ١٠٠٠).

و مما يسترشد به أيضا في هذا المقام قوله تعالى مخاطبًا رسوله الكريم صلى الله عليه وسلم ﴿ وَلَوْ شَآءَ رَبُّكَ لَامَنَ مَن فِي ٱلْأَرْضِ كُلُّهُمْ جَمِيعًا ۚ أَفَأَنتَ تُكُرهُ ٱلنَّاسَ حَتَّى يَكُونُواْ مُؤْمِنِينَ } المُثارِقِينَ المُثارِقِينَ المُثارِقِينَ المُثارِقِينَ المُثارِقِينَ المُثارِقِينَ

قال الإمام الشوكاني في معرض تفسيره لهذه الأية الكريمة كلاما جميلا رائعا ينم عن فهم دقيق لمقاصد القرآن و مراميه قال رحمه الله «فإن ذلك ليس في وسعك يا محمد ولا داخل تحت قدرتك، وفي هذا تسلية له صلى الله عليه وسلم، ودفع لما يضيق به صدره من طلب صلاح الكل، الذي لو كان لم يكن صلاحا محققا بل يكون إلى الفساد أقرب ولله الحكمة البالغة» (٣٢).

ولما أسس النبي صلى الله عليه و سلم دولة الإسلام و التي سيجها بوثيقة المدينة التي عرفت فيما بعد بدستور المدينة والتي ضمنها أهم المبادئ و الأسس التي تقوم عليها دولة الإسلام لم يهمل مسألة حرية التدين وممارسة الشعائر لاسيما

٢٨- زهرة التفاسير، محمد بن أحمد بن مصطفى المعروف بأبي زهرة، دار الفكر العربي، (دت)، ج٢ / ٢٥٦.

٢٩ نفس المرجع ج ٢ / ٢٥٦
 ٣٠ أحكام القرآن، أبو بكر الرازي الجصاص، دار إحياء التراث العربي - بيروت، ١٤٠٥، ج ٢ / ٣٢٤.

٣١- سورة يونس الأيه ٩٩

٣٢- فتح القدير، محمد بن على الشوكاني، دار ابن كثير، دمشق، (دت)، ج٢/ ٥٣٩.

للذين دخلوا معه في الحلف و التزموا معه العقود حيث جاء في البند الخامس و العشرين قوله عليه السلام «وأنّ يهود بني عوف أمّة مع المؤمنين، لليهود دينهم وللمسلمين دينهم، مواليهم وأنفسهم إلا من ظلم وأثم، فإنه لا يوتغ إلا نفسه وأهل ببته» (٣٣).

٣٣- مجموعة الوثائق السياسية للعهد النبوي والخلافة الراشدة، محمد حميد الله الحيدر آبادي، دار النفائس سروت ح١/ ٥٩

٣٤- دلائل النبوة ومعرفة أحوال صاحب الشريعة، أبو بكر البيهقي، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ج٥/ ٣٨٢

٣٥- سبل الهدى والرشاد في سيرة خير العباد، محمد بن يوسف الشامي، دار الكتب العلمية، بيروت، ج٤/ ٢٠٠

وسلم أن ترد عليهم الاسمار المراسم المر

و سلك من جاؤوا بعده سلوكه صلى الله عليه وسلم وساروا على دربه لم يضيقوا على أهل دين ممارسة شعائرهم بل وسعوا لهم و أفسحوا، فنصارى نجران لما توفي رسول الله خافوا أن يتنكر لهم من يحكم المسلمين بعد وفاة رسول الله صلى الله عليه و سلم فجاءوا أبا بكر فأكد لهم العهد و عززه بكتاب جاء فيه "بسم الله الرحمن الرحيم هذا ما كتب به عبد الله أبو بكر خليفة محمد النبي رسول الله صلى الله عليه وسلم لأهل نجران، أجارهم بجوار الله وذمة محمد النبي رسول الله صلى الله عليه وسلم على أنفسهم وأرضيهم وملتهم وأموالهم وحاشيتهم وعبادتهم وغائبهم وشاهدهم وأساقفتهم ورهبانهم وبيعهم وكل ما تحت أيديهم من قليل أو كثير لا يخسرون ولا يعسرون، لا يغير أسيقف من أسقفيته ولا راهب من رهبانيته وفاء لهم بكل ما كتب لهم محمد النبي صلى الله عليه وسلم وعلى ما في هذه الصحيفة جوار الله وذمة النبي صلى الله عليه وسلم أبدا وعليهم النصح والإصلاح فيما عليهم من الحق» (١٧).

و لما توفي أبوبكر جاء أهل نجران إلى من ولي المسلمين بعده عمر و عثمان و علي يستوثقون لأنفسهم خوفا أن يغير القادم ما كان عليه السابق فكانوا يجدون ما يطمئنهم ويقر أعينهم، فلم يغيروا رضي الله عنهم شيئا و لم يبدلوا مما أقر رسول الله صلى الله عليه و سلم بل ساروا على دربه و نهجوا نهجه، كلما جاء خليفة التزم ما كان عليه سلفه مؤكدين أنهم نسيج واحد لا يمكن أن يتغير أو يتبدل مادام المصدر واحدًا و المفاهيم تكاد أن تكون متقاربة إن لم أقل متطابقة.

وقد بلغ الحرص على احترام الشعائر مبلغ أن الخلفاء كانوا يجددون الأوامر للجند كلما أتيحت الفرصة بعدم الاعتداء على رموز الدين كالصوامع و البيع

٣٦ المغازي، محمد بن عمر الواقدي، دار الأعلمي، بيروت، ط٣، ١٩٨٩، (دت)، ج٢ / ٦٨٠.

٣٧- الخراج، أبو يوسف يعقوب بن إبراهيم، المكتبة الأزهرية للتراث، (دت)، ج١ / ٨٦

و عدم التعرض للممارسين وهم يعبدون في الدير و الكهوف كما فعل أبوبكر الصديق و هو يودع جيش أسامة إلى البلقاء فأوصاه بعشر وصايا كان منها قوله «إذا مررتم بقوم فرّغوا أنفسهم في الصوامع فدعوهم وما فرغوا أنفسهم له» (١٨٨) إشارة واضحة بعدم التعرض للرهبان و لا لأماكن عبادتهم و تركهم و شأنهم دون تعريضهم لأدنى أذى و أصغر حرج.

و لما كانت خلافة عمر بن الخطاب توسعت البلاد و صار المسلمون أقوى و أصلب ودانت لهم الدنيا ودفعت لهم بخيراتها وقهر الله الأعداء و أذلهم ومع ذلك تعزز احترام الأديان أكثر وصار الاعتداء على الممارسين و هم يؤدون شرائعهم خطا أحمر يعاقب من تجسر عليه أو تطاول؛ فقد كانت خلافته رضي الله عنه زاخرة بالعقود و المواثيق التي ترمي لهذا الغرض فقد صالح عمر أهل أيليا (يعني بيت المقدس) بالجابية، وكتب لهم فيها الصلح، وجاء في الكتاب الذي كتب لهم «بسم الله الرحمن الرحيم، هذا ما أعطى عبد الله عمر أمير المؤمنين أهل أيليا من الأمان، أعطاهم أمانا لأنفسهم وأموالهم، ولكنائسهم وصلبانهم، وسقيمها وبريئها وسائر ملتها، إنه لا تسكن كنائسهم ولا تهدم، ولا ينتقص منها ولا من حيزها، ولا من صليبهم ولا من شيء من أموالهم، ولا يكرهون على دينهم ولا يضار أحد منهم، ولا يسكن بأيليا معهم أحد من اليهود»(٢٩)، وفي عهده رضى الله عنه فتحت مصر فصالحهم عمرو بن العاص فجاء فيما كتبه لهم «بسم الله الرحمن الرحيم، هذا ما أعطى عمرو بن العاص أهل مصر من الأمان، على أنفسهم وملتهم وكنائسهم وصلبهم وبرهم وبحرهم، لا يدخل عليهم شيء من ذلك، ولا ينتقص، ولا يساكنهم النوب، وعلى أهل مصر أن يعطوا الجزية إذا اجتمعوا على هذا الصلح، وانتهت زيادة نهرهم خمسين ألف ألف، وعليهم ما

۲۸ دیوان المبتدأ والخبر في تاریخ العرب والبربر، ابن خلدون، دار الفکر، بیروت، ط۲، ۱۹۸۸، (دت)،
 ۲۸ - ۲۸ - ۲۸ - ۲۸ د.

٣٩- مجموعة الوثائق السياسية للعهد النبوي والخلافة الراشدة، المرجع السابق، (دت)، ج١ / ٤٨٨.

جنى لصوتهم، فإن أبى أحد منهم أن يجيب رفع عنهم من الجزاء بقدرهم. وذمتنا من أبى بريئة، وإن نقص نهرهم من غايته إذا انتهى، رفع عنهم بقدر ذلك» (ننه و لما فتح الله بيت المقدس على يد سيدنا عمر بن الخطاب كان أول عمل قام به هو زيارة كنيسة القيامة فجلس إلى كهنتها متحدثا لهم ومتحاورا معهم فلما حانت الصلاة أشار عليه البطريق صفرنيوس أن يصلي داخلها فأبى وخرج و اختار مكانا قريبا منها لأداء الصلاة، ولم يكن ذلك منافيا لأصول إقامة الشعائر و لكنه أراد بهذا الفعل أن يسد كل ذريعة للاستيلاء على هذه الكنيسة بحجة صلاته رضي بهذا الفعل أن يسد كل ذريعة للاستيلاء على هذه الكنيسة بحجة صلاته رضي بالله عنه فيها ومع ذلك بُني في الموضع الذي صلى فيه عمر فيما بعد مسجدا سمي باسمه (۱۵).

وفي عهد سيدنا عثمان رضي الله عنه جدد الالتزام بالعهد و أقر ما كان عليه سلفه وكتب إلى عامله على النجرانيين الوليد بن عقبة ما نصه "بسم الله الرحيم من عبد الله عثمان بن عفان أمير المؤمنين، إلى الوليد بن عقبة سلام عليك، فإني أحمد الله الذي لا إله إلا هو أمّا بعد، فإن الأسقف والعاقب وسراة أهل نجران الذين بالعراق، أتوني فشكوا إلي، وأروني شرط عمر لهم، وقد علمت ما أصابهم من المسلمين، وإني قد خففت عنهم ثلاثين حلة من جزيتهم، تركتها لوجه الله تعالى جل ثناؤه، وإني وفيت لهم بكل أرضهم التي تصدق عليهم عمر عقبى مكان أرضهم باليمن، فاستوص بهم خيرا فإنهم أقوام لهم ذمة، وكانت بيني وبينهم معرفة، وانظر صحيفة كان عمر كتبها لهم فأوفهم ما فيها، وإذا قرأت صحيفتهم فارددها عليهم، والسلام» (٢٤٠).

و بعد استشهاد سيدنا عثمان بن عفان كتب لهم علي بن أبي طالب ما نصه

٤٠ - نفس المرجع ج١ / ٥٠٢

٤١ - أنظر التطور العمراني والتراث المعماري لمدينة القدس، يحيى وزيري، الدار الثقافية للنشر، (دت)، صفحة ٢٥.

٤٢- مجموعة الوثائق السياسية للعهد النبوي والخلافة الراشدة، المرجع السابق، (دت)، ج١ / ١٩٨.

"بسم اله الرحمن الرحيم، هذا كتاب من عبد الله عليٌّ بن أبي طالب أمير المؤمنين لأهل النجرانية إنّكم أتيتموني بكتاب من نبي الله صلى الله عليه وسلم، فيه شرط علي أنفسكم وأموالكم، وإني وفيت لكم بما كتب لكم محمد صلى الله عليه وسلم، وأبو بكر وعمر، فمن أتي عليهم من المسلمين فليف لهم، ولا يضاموا ولا يُظلموا ولا ينتقص حق من حقوقهم» (٣٤).

وفي خلال الفترة الطويلة التي حكمها المسلمون و التي امتدت قرونا طويلة عاش أهل الذمة الأمن و السلام و المحبة و الوئام لم ينلهم خلالها سوء و لم يصبهم في ظلها أذى، و حسبي أن أشير إلى بعض شهادات أهلها من باب، وشهد شاهد من أهلها، فقد جاء في كتاب حضارة العرب لغوستاف لوبون (Gustave Le Bon) ما يدل على انبهاره أمام سماحة الإسلام وحسن تعامله مع المسيحيين حيث يستعرض في كتابه سياسة عمرو بن العاص وعدله وإنصافه وحكمته وحذقه وتسامحه وتركه أهل البلاد يمارسون شعائر دينهم بكل حرية دون أن يتعرض لهم في عاداتهم أو تقاليدهم أو نظمهم، بالإضافة إلى سماحه لهم ببناء كنائس في الفسطاط ذاتها التي أسسها المسلمون، وكل ذلك لقاء مبلغ زهيد من المال يساوى خمسة عشر فرنكا فقط عن كل شخص قادر على دفع الجزية، وهو ما تقبله المصريون بالرضا والشكرو الترحاب (ثنا حيث قال بالنص «فقد سار عمرو بن العاص على غرار عمر بن الخطاب في القدس، فشمل الديانة المصرية بحمايته، و سمح للأقباط بأن يستمروا على اختيار بطرك لهم كما في المضي، و من تسامحه أن أذن للنصارى في إنشاء الكنائس في الفسطاط المدينة الماضي، و من تسامحه أن أذن للنصارى في إنشاء الكنائس في الفسطاط المدينة

المجموعة الوثائق السياسية للعهد النبوي والخلافة الراشدة، المرجع السابق، (دت)، ج١٩٩-١٩٨ / عجموعة الوثائق السياسية للعهد النبوي والخلافة الراشدة، المرجع السابق، (دت)، ج١٩٤- 44- Laissant aux Égyptiens leur religion, leurs lois, leurs usages, il ne leur demanda en échange de la paix et de la protection qu'il leur assurait, que le paiement régulier d'un tribut annuel de 15 francs par tête. Ces conditions furent acceptées avec empressement. La civilisation des arabes, Le Sycomore 102 Bd. Beaumarchais 75011 Paris, p66.

الإسلامية التي أسسها» (٥٤)، و يذكر آدم متز (Adem Metz) أن «عامة االكنائس التي بمصر لم تبن إلا في الإسلام في زمن الصحابة و التابعين» (٢٤)، فقد كان أهل الذمة يمارسون شعائرهم في حرية و أريحية متناهية لا تعرف التضييق و لا الحرج كما ذكر آدم متز حيث قال «و لم تكن الحكومة الإسلامية تتدخل في الشعائر الدينية لأهل الذمة، بل كان يبلغ من بعض الخلفاء أن يحضر مواكبهم و أعيادهم و يأمر بصيانتهم، وفي حالة انقطاع المطر كانت الحكومة تأمر بعمل مواكب يسير فيها النصارى و على رأسهم الأسقف و اليهود و معهم النافخون في الأبواق» (١٤٠٠)، و على مدار السنون التي تعاقبت و توالت لم تتغير سياسة التعامل مع أهل الذمة بل كانت في تطور و تحسن مستمرين، كانت تحظى في ظلها الممارسة بالاحترام و التقدير و كان ينال الممارسين جراءها الحظوة العالية و المكانة السامقة لاسيما عند مكانة أهل الذمة و بلغ التسامح الديني أوجه حيث «بوصول الخلفاء الفاطميين أهل الذمة بها، فقد كان الخلفاء الفاطميون يرعون على الدوام رعاياهم المسيحيين و كثيرا ما بنيت أو الصلحت الكنائس في عهدهم» (١٩٤٠).

وهكذا يكتنز التاريخ لأهل الذمة من الشهادات التي بلغت مبلغ التواتر ما يدل على سماحة الإسلام و حسن تعامله معهم ورفعه للحرج عنهم مما جعلهم لا يشعرون بالضيق و لا الحرج، مما دفع كثير من رهبانهم و أساقفتهم إلى مغادرة أديانهم و اعتناق الإسلام طواعية بل و الدعوة إليه.

٥٤- انظر الإسلام و أهل الذمة، علي حسن الخربوطلي، المجلس الأعلى للشؤون الإسلامية، القاهرة، (دت)، صفحة ١٦١

٤٦- الحضارة الإسلامية في القرن الربع الهجري، آدم متز، دار الكتاب العربي، بيروت، ط٤، (دت)،
 ج١/ ٩١.

٤٧- نفس المرجع ، ج١ / ٨٧.

٤٨ - الإسلام و أهل الذمة، المرجع السابق، صفحة ١٧٣

# المبحث الثاني: ممارسة الشعائر في القوانين و المواثيق الدولية

لم يخل مبثاق من المواثيق الدولية من الإشارة ولو تلميحا للممارسة الدينية و ما اشتملته من حرية العقيدة و التدين، كما اشتملت دساتير كثيرة لهذا المعنى مبينة أن للإنسان هامشا مهما من الحرية في ممارسة معتقداته وتجسيد شعائره حيث ما حل أو ارتحل دون أن يُمارس عليه ضيق أو يُقابل بجفاء، و لعل أول ميثاق يمكن الإشارة إليه في هذا المقام ميثاق الأمم المتحدة الصادر سنة خمس و أربعين و تسعمائة و ألف و الذي نص على احترام حقوق الإنسان و الحريات الأساسية للناس جميعا دون تمييز في مادتين اثنتين من هذا الميثاق تكاد أن تكونا متطابقتين معنى و مبنى ، ففي المادة الأولى و في البند الرابع منها بيّن أن من أهم ما ترمي إليه الأمم المتحدة من وراء استصدار هذا الميثاق هو «تعزيز احترام حقوق الإنسان والحريات الأساسية للناس جميعا، والتشجيع على ذلك إطلاقا بلا تمييز بسبب الجنس أو اللغة أو الدين ولا تفريق بين الرجال و النساء »(٤٩)، و في المادة الخامسة و الخمسين منه وعند تعرضه للتعاون الدولي الاقتصادي و الاجتماعي نص على «أن الأمم المتحدة تعمل على أن يشيع في العالم احترام حقوق الإنسان والحريات الأساسية للجميع ، بلا تمييز بسبب الجنس أو اللغة أو الدين و لا تفريق بين الرجال و النساء، و مراعاة تلك الحقوق و الحريات فعلا»(٥٠)، و تكررت هذه العبارة أيضا في المادة الثالثة عشر و السادسة و السبعين دون أن تشير صراحة إلى ممارسة الشعائر واكتفت بالإشارة لكلمة «دين» على سبيل الإيحاء دون أن يفهم من سياق المواد مجموعة حدود هذه الحرية و لا ما يترتب على تقيدها أو تضييقها أو ما ما يمكن أن ينال من يتعدى عليها أو زعز عتها، فالمسالة لا تعدو أن تكو ن دعوى للتعاون من أجل تشجيع احترام الحقوق و الحريات لاسيما ما يتعلق بالجنس و الدين و اللغة.

٤٩ ميثاق الأمم المتحدة، المادة الأولى.

٥٠ نفسه، المادة الخامسة و الخمسون.

من المواثيق التي كرست هذا المبدأ أيضانذكر الإعلان العالمي لحقوق الإنسان و الذي صدر سنة ثمان و أربعين و تسعمائة و ألف حيث أشار في مادته الثانية إلى توفير الحقوق و الحريات لكل إنسان دون تمييز بسبب العنصر أو الدين أو اللون أو الجنس أو اللغة أو الرأى السياسي حيث جاء فيها «لكل إنسان حق التمتع بجميع الحقوق والحريات المذكورة في هذا الإعلان دون أي تمييز كالتمييز بسبب العنصر أو اللون أو الجنس أو اللغة أو الدين أو الرأى السياسي أو أي رأى آخر، أو الأصل الوطني أو الاجتماعي أو الثروة أو الميلاد أو أي وضع آخر، دون أي تفرقة بين الرجال والنساء»(١٥)، و هو كلام عام و فضفاض لا يختلف كثيرا عما ورد في ميثاق الأمم المتحدة، إلا أن المادة الثامنة عشر تناولت الممارسة الدينية بشيء من الدقة و البيان وتوسعت فيه إلى درجة أن أطلقت للمارس حرية تغيير ديانته و عقيدته فيستطيع أن يتقلب في الأديان كما يشاء، و جعلت له الحرية في إظهار هذه الممارسة بكل الأشكال سواء بالرأى أو بالفعل بشكل فردى أو بشكل جماعي تبعا لنوع الشعيرة و ما تتطلبه من التزامات حيث جاء فيها «لكل شخص الحق في حرية التفكير والضمير والدين، ويشمل هذا الحق حرية تغيير ديانته أو عقيدته، وحرية الإعراب عنهما بالتعليم والممارسة وإقامة الشعائر، ومراعاتها، سواء أكان ذلك سرا أم مع الجماعة »(٢٥)، هذا ما أقره هذا الإعلان و انتهى إليه بعد سلسلة مهمة من الحوارات و الجلسات و التي يتصور فيها غياب مشاركة العنصر المسلم الذي قطعا لا يقبل ما انتهى إليه هذا الإعلان لمخالفته أصول العقيدة الإسلامية التي تعتبر الخروج عن الإسلام ردة تهدر دم صاحبها، ذلك لأن الدخول في الإسلام و اعتناقه يتم اختيارا لا إكراها لذلك يستلزم التروي قبل إرسال هذه الخطوة معززا بالتفكير العميق و التدبر الوثيق؛ لأن مجرد الاعتناق يعني لبس ربقة الإسلام و التي بخلعها يترتب حد القتل بعد الاستتابة و التذكير؛ و هذا في

٥١ - الإعلان العالمي لحقوق الإنسان، المادة الثانية.

٥٢ - نفسه، المادة الثامنة عشر.

حد ذاته مقصد من أهم مقاصد الشريعة الإسلامية التي تسعى لحفظ الدين من العبث و الاستهتار؛ وهل يوجد استهتار أكبر من أن يعبث الإنسان بالدين فيدخل فيه ثم يغيره كما يغير أثوابه ونعله؟

ومن الاتفاقيات التي اعتمدتها الجمعية العامة للأمم المتحدة و التي صدرت بعد التوقيع على الإعلان العالمي لحقوق الإنسان بغية منحة صفة تحقق له ضمان حقوق الإنسان وحمايته الاتفاقية الدولية الخاصة بالحقوق المدنية والسياسية والتي دخلت حيز التنفيذ سنة ست و سبعين و تسعمائة و ألف، و التي تتألف من ثلاث و خمسين مادة، و اتخذت من المادة الثامنة عشر المادة التي عالجت قضية حرية التدين و عدم التضييق في الاعتقاد وقد احتوت على أربع بنود «أولا: لكل إنسان الحق في حرية الفكر والوجدان والدين، ويشمل ذلك حريته في أن يدين بدين ما، وحريته في اعتناق أي دين أو معتقد يختاره، وحريته في إظهار دينه أو معتقده بالتعبد وإقامة الشعائر والممارسة والتعليم بمفرده أو مع جماعة، وأمام الملاُّ أو على حده ، ثانيا: لا يجوز تعريض أحد لإكراه من شأنه أن يخل بحريته في أن يدين بدين ما، أو بحريته في اعتناق أي دين، أو معتقد يختاره، ثالثا: لا يجوز إخضاع حرية الإنسان في إظهار دينه أو معتقده إلا للقيود التي يفرضها القانون والتي تكون ضرورية لحماية السلامة العامة أو النظام العام أو الصحة العامة أو الآداب العامة أو حقوق الآخرين وحرياتهم الأساسية، رابعا: تتعهد الدول الأطراف في هذا العهد باحترام حرية الآباء أو الأوصياء عند وجودهم في تأمين تربية لأولادهم دينيا وخلقيا وفقا لقناعتهم الخاصة»(٥٠)، و هي البنود التي وسعت هامش الحرية للإنسان و أعطته مجالا واسعا للدين حيث رخصت له في اعتناق الدين الذي يرتضيه و يقتنع به و أن يظهره بالممارسات و العبادات التي يقتضيها هذا الدين أو المعتقد سواء بمفرده أو مع الجماعة التي ينتمي إليها، و من ثم يحظر أن يعرض هذا

٥٣ – الاتفاقية الدولية الخاصة بالحقوق المدنية و السياسية، المادة الثامنة عشر.

الممارس لأي ضغط أو تقييد أو إكراه، ثم جعل للأباء والأوصياء عند وجودهم ضرورة تأمين تربيتهم بعيدا عن الضغط و الإكراه و الانسجام مع قناعتهم.

و في هذا المقام لا يمكن أن نغض الطرف عن اتفاقية الأم المتحدة لحقوق الطفل و هي من المواثيق الدولية التي تناولت الممارسة بشيء من البيان و التفصيل و التي اعتمدتها الجمعية العامة للأم المتحدة عام تسع و ثمانين و تسعمائة و ألف و دخلت حيز التنفيذ سنة تسعين و تسعمائة و ألف، و تحتوي هذه الاتفاقية على أربع و خمسين مادة؛ كانت مادتها الرابعة عشر محل الإشارة لما يتعلق بالجانب العقدي للطفل من حيث القيود التي تمارس عليه في تدينه من طرف من له السلطان عليه كالوالدين و الأوصياء و نحوهم، حيث نصت على ثلاث نقاط أساسية هي «أولا: تحترم الدول الأطراف حق الطفل في حرية الفكر والوجدان والدين، ثانيا: تحترم الدول الأطراف حقوق وواجبات الوالدين، وكذلك تبعا للحالة، الأوصياء الشرعيين عليه في توجيه الطفل في ممارسة حقه بطريقة تنسجم مع قدرات الطفل المتطورة، ثالثا: لا يجوز أن يخضع الإجهار بالدين أو المعتقدات إلا للقيود التي ينص عليها القانون واللازمة لحماية السلامة العامة والنظام أو الصحة أو الآداب ينص عليها القانون والحريات الأساسية للآخرين (10)

لن أستطيع الاستطراد أكثر في المواثيق و الاتفاقيات الدولية و لكن حسبي أن أشير إلى أنها في عمومها لم تهمل الإشارة للمارسة الدينية إن من حيث الجانب النظري المتمثل في العقيدة و حرية التدين أو من حيث الجانب العملي التطبيقي الذي يتركز على الممارسات من حيث أنها أفعال تعبر عما استقر في نفوس الأتباع و المؤمنين من إيمان بهذه الشريعة أو بتلك.

٥٤ - اتفاقية الأمم المتحدة لحقوق الطفل، المادة الرابعة عشر.

أما الدساتير العربية و حتى غير العربية لم تهمل هذا الجانب بل أشارت إليه و خصته بمادة أو أكثر بما يوضح أهمية هذا الجانب في حياة الناس و أنه أمر مهم لا يمكن غض الطرف عنه أو تجاهله بكل حال من الأحوال، فالدستور المصري الصادر في سبتمبر سنة واحد و سبعين و تسعمائة و ألف أشار في مادته السادسة و أربعين «تكفل الدولة حرية العقيدة وحرية ممارسة الشعائر الدينية» (٥٥) و لم تتغير هذه المادة معنى و مبنى في التعديلات التي وردت على هذا الدستور و التي أخرها الإعلان الدستوري الصادر في مارس من عام إحدى عشر بعد الألفين في مادته الثانية عشر، و المادة على قلة حروفها و كلماتها إلا أن معانيها عميقة فهي تشير إلى الحرية بنوعيها حرية العقيدة و حرية الممارسة للشعائر و أن الدولة تتكفل بذلك، وهذا يعني أنها طرف في المحافظة على عقائد الناس و ممارساتهم و أن كل من يضيق على الناس في عقائدهم أو يمنعهم من ممارسة شعائرهم يعرض للمساءلة و العقاب.

أما الدستور السوري الصادر بتاريخ ثلاث و سبعين و تسعمائة و ألف و المعدل سنة ألفين فقد حرص على إقرار حرية العقيدة لجميع الأديان، و تتدخل الدولة من أجل التكفل بالممارسات الدينية ما لم يكن في هذه الممارسة ما يحدث خللا في النظام العام كما نصت عليه المادة الخامسة و الثلاثين و التي اشتملت على بندين اثنين «أولهما: حرية الاعتقاد مضمونة وتحترم الدولة جميع الأديان، و ثانيهما: تكفل الدولة حرية القيام بجميع الشعائر الدينية على ألا يخل ذلك بالنظام العام»(٢٥).

أما الدستور اللبناني الصادر في مايو من عام ست و عشرين و تسعمائة و ألف فيتميز بمرونته نظرا لطبيعة هذه الدولة والتي تضم طوائف مختلفة و أديان

٥٥- الدستور المصرى الصادر سنة ١٩٧١ و المعدل عام ٢٠١١.

٥٦- الدستور السوري الصادر عام ١٩٧٣ و المعدل عام ٢٠٠٠.

متنوعة تتطلب من المشرع أن يراعي هذا التنوع فيصدر من التشريعات ما يتناسب مع من يُشرع لهم بعيدا عن الخوض في الجزئيات و التفريعات التي تثير كثيرا من الجدل تنتهي في أكثر الأحيان بالتشنجات والخصومات؛ لذلك جاءت المادة التي عالجت موضوع حرية التدين فضفاضة تنضوي تحتها جميع الأديان و المذاهب دون التضييق على أحد و هو يمارس تدينه أو يصدع بعقيدته ما لم يتناف ذلك مع النظام العام و الآداب العامة، حيث نصت المادة التاسعة من الدستور اللبناني «حرية الاعتقاد مطلقة والدولة بتأديتها فروض الإجلال لله تعالى تحترم الأديان والمذاهب، وتكفل حرية إقامة الشعائر الدينية تحت حمايتها، على أن لا يكون في ذلك إخلال بالنظام العام، وهي تضمن أيضا للآهلين على اختلاف مللهم احترام نظام الأحوال الشخصية والمصالح الدينية» (٥٠٠).

الدستور الجزائري المعدل بتاريخ ست و تسعين و تسعمائة و ألف و الذي عدل فيما بعد مرات، لم ترد فيه عبارة الممارسة و اكتفى بالإشارة إلى حرية العقيدة و التي جعل الاعتداء عليها أمرا غير مقبول و سيجها كما سيج الرأي بالمنع و حرمة المساس كما نصت عليه المادة السادسة و الثلاثون و التي جاء فيها "لا مساس بحرمة حرية العقيدة، وحرمة حرية الرأي " أمه و قد تتسع حرية العقيدة للممارسات الدينية و قد تقصر عنها تبعا لما يمكن أن يفسر فيما بعد عن طريق المراسيم و الأوامر القانونية حيث استتبع الدستور و لو بسنوات عديدات بالأمر رقم 7.-7. و المشعائر الدينية لغير المسلمين في الجزائر وقواعدها، حيث ينص الأمر في مادته الثانية "تضمن الدولة الجزائرية التي تدين بالإسلام حرية ممارسة الشعائر الدينية في اطار أحكام الدستور وأحكام هذا الأمر والقوانين والتنظيمات السارية المفعول واحترام النظام العام والآداب العامة وحقوق الآخرين وحرياتهم الأساسية.

٥٧- الدستور اللبناني الصادر عام ١٩٢٦ المعدل سنة ١٩٩٥.

٥٨- الدستور الجزائري الصادر بتارخ ١٩٨٩ المعدل و المتمم عام ١٩٩٦.

كما تضمن الدولة التسامح والاحترام بين مختلف الديانات "(٥٠)، و أناط بالدولة حماية الجمعيات الدينية لغير المسلمين من كل أنواع التضييق كما نصت عليه المادة الثالثة من هذا الأمر حيث جاء فيها "تستفيد الجمعيات الدينية لغير المسلمين من حماية الدولة (٢٠٠)، و أقرت المادة الرابعة المساواة بين الجميع و أن لا يكون الإنتماء الديني دافع للتمييز أو العنصرية حيث نصت على أنه "يحظر استعمال الانتماء الديني كأساس للتمييز ضد أي شخص أو جماعة (٢١٠)، و لضمان استيفاء الجميع حقوقه أنشئت لدى وزارة الشؤون الدينية لجنة تعمل على تحقيق ما ورد في هذا الأمر من حقوق للمارسين و التكفل بشؤ ونهم كما نصت عليه المادة التاسعة من هذا الأمر والتي جاء فيها "تنشا لدى الوزارة المكلفة بالشؤون الدينية و الأوقاف لجنة وطنية للشعائر الدينية تتولى على الخصوص مايلي: السهر على احترام حرية ممارسة الشعائر الدينية، – التكفل بالشؤون و الإنشغالات المتعلقة بممارسة الشعائر الدينية - إبداء رأي مسبق لإعتماد الجمعيات ذات الطابع الديني (٢٠٠)، لغير المسلمين في الجزائر وكيفياتها، و كذا تشكيلية اللجنة الوطنية للشعائر الدينية لغير المسلمين و كفيات عملها (٣٠ ).

## المبحث الثالث: الممارسة الدينية بين الاعتداء و الاحتواء

عرفت الممارسة الدينية عبر التاريخ تجذبات متنوعة و أحوالا مختلفة بين من

٥٩- الجريدة الرسمية للجمهورية الجزائرية / العدد ١٢، ١١ مارس ٢٠٠٦م، أمر رقم ٢٠-٠٣ المؤرخ في ٢٨ فبراير ٢٠٠٦م، يحدد شروط وقواعد ممارسة الشعائر الدينية لغير المسلمين.

٦٠- نفس الجريدة ونفس العدد.

٦١- نفسه الجريدة ونفس العدد.

٦٢- نفسه الجريدة ونفس العدد.

<sup>77-</sup> الجريدة الرسمية للجمهورية الجزائرية / العدد ٣٣، ٢٠ مايو سنة ٢٠٠٧م، مرسوم تنفيذي رقم ٧٠ - ١٥٨ مؤرخ في ٢٧ مايو سنة ٢٠٠٧، يحدد تشكيلية اللجنة الوطنية للشعائر الدينية لغير المسلمين و كيفيات عملها.

يفرض الحماية للمارسين ويُسخر كل الآليات و الوسائل التي في ظلها يستشعرون الراحة و الأمن فيتعاطون العبادات بكل أريحية بعيدا عن الضيق و الحرج، و بين من يسلك طرق التقييد و التضييق لكل ما هو ممارسة دينية فيفرض الحدود و يضع القيود على الممارسين بسبب أو بغير سبب لدواعي يصعب تحديدها و لبواعث يعسر تفسيرها، و لعلها تنتهي في أسوء أحوالها إلى العصبية الدينية التي تكيل بمكيالين و تتعامل بأسلوبين، ومهما يكن من شيء فإن المواثيق و الدساتير التي سبقت الإشارة إليها عللت تطبيق التضييق عندما تتناقض ممارسة الشعائر بالنظام العام و الآداب العامة، فعندما يُساء استصدار الشعائر، وتُمارس بطريقة تصيب المجتمع بالضرر أو تخل بآدابه العامة أو ينتج عنها ما يعطل السير الحسن للنظام فإن هذا الضرر لابد أن يزال؛ ذلك أن من أهم المقاصد التي تقوم عليها الممارسات الدينية إن على مستوى الأفراد أو الجماعات عدم الإذاية و خلق الاضطرابات و التشنجات.

والذي لا نختلف بشأنه أنّ الممارسات الدينية تعرضت لكثير من التعدي و الاختراق خلال العصور المتعاقبة، و لم تحظ بالاحترام المطلوب لا من طرف الساسة و لا من طرف رجال الدين أنفسهم؛ حيث غلبت عليهم أنانيتهم و إن شئت قل عصبتهم فاندفعوا في ممارسات أقل ما يقال عنها إنها لا تتوافق مع طبيعة التدين التي تدفع لقبول الأخر و التسامح معه و صناعة أجواء تتكامل فيها الممارسات و التعبدات في هامش واسع من الحرية.

إن الإسلام و هو يفتح البلاد كان يراعي ظروف الممارسين لشعائرهم لم يتعرض لهم و لم يلحق بهم أدنى أذى إلا في حدود تصرفات شخصية لا ترقى لحدود الذكر، كان يلقى أصحابها اللائمة و التأديب، وكثيرا ما كان الرهبان ينزلون من كهو فهم يستعلمون عن الإسلام و يتقربون منه و ربحا انتهى بكثير منهم اعتناقه.

أما ما شهده المسلمون في ظل سنين القهر و الضعف فيستحي الراشد من ذكره، ويتعصر القلب لسرده و يشعر المناوئ بالخزي فضلا عن الموالي و هو يقلب صفحات التاريخ وهي تقص الآلام التي أنزلها من يدعي الصلة بالدين من النصارى و من شاكلهم من ألوان الأذى التي لا توصف لا لذنب إلا لأنهم يدينون بدين الإسلام الذين يتناقض مع كثير من أصول عقيدتهم التي بنيت على التروير و تأسست على التحريف و التبديل فطالتها الأهواء و اكتنفتها الأكاذيب و الافتراءات.

وشتان بين الزمن الذي كان يحكمه المسلمون حيث كان يعيش النصارى و اليهود في أمن و استقرار قد ساق لهم الحكام الأمن و الهناء ووفروا لهم كل الظروف التي ساعدتهم على الحفاظ على دينهم و ممارسة شعائرهم، و الأمثلة في تاريخ الإسلام أكثر من أن تحصى ولعل أبسط ما يمكن أن يقدم في هذا المقام موقف السلطان محمد الفاتح حين استولى على القسطنطينية مقر البطريركية الأرثوذكسية في الشرق كله، فقد أعلن يومئذ تأمين سكانها وهم من النصارى على أموالهم وأرواحهم وعقائدهم وصلبانهم؛ وأعفاهم من الجندية، ومنح رؤساءهم سلطة التشريع والفصل في الخصومات التي تقع بين رعاياهم، دون أن تتدخل الدولة فيها فرأى في ذلك سكان القسطنطينية فرقاً كبيراً بين ما كانوا يعاملون به في عهد البيزنطيين وبين معاملة السلطان محمد الفاتح لهم؛ إذ كان البيزنطيون يتدخلون في الخلافات المذهبية ويفضلون أتباع كنيستهم على أتباع الكنائس الأخرى. (١٤)

ولما فتح السلطان محمد الثاني القسطنطينية، دخل إلى كنيسة آيا صوفيا، وكان قد لجأ إليها رجال الكنيسة، فأحسن استقبالهم وأكد حمايته لهم، وطلب من المسيحيين الفزعين الموجودين فيها أن يذهبوا إلى بيوتهم آمنين، ثم نظم شؤون - ١٢٣ من روائع حضارتنا، مصطفى السباعي، دار الصديقية، (دت)، صفحة ١٢٣.

المسيحيين، فترك لهم حق اتباع كنائسهم الخاصة، وقوانينهم المالية، وتقاليدهم المتعلقة بأحوالهم الشخصية، وترك للقساوسة انتخاب بطريرك لهم، فانتخبوا جناديوس واحتفل السلطان بانتخابه بالأبهة نفسها التي كانت متبعة في عهد البيزنطيين، وقال له لتكن بطريركا على صداقتي في كل وقت وظرف، ولتتمتع بكل الحقوق والامتيازات التي كانت لمن سبقك، ثم أهداه فرسا جميلا، وجعل له حرسا خاصا من الإنكشارية وهم حرس السلطان الخاص وصحبه باشاوات الدولة إلى المكان الذي أعد له، و لم يقف الأمر عند هذا الحد بل أعلن السلطان الفاتح اعترافه بقوانين الكنيسة الأرثوذكسية، ووضعها تحت رعايته، وجمعت واشتريت كل آثار القديسيين ومخلفاتهم التي نهبت يوم الفتح، وسلمت إلى الكنائس والأديرة. (١٥٠)

و عندما ضعف المسلمون و صارت مقاليد الأمور بيد النصارى و من شاربهم كالوا للمسلمين بكل المكاييل و لم يشفع للمسلمين ما صنعوه معهم من كرم خلق و صفاء معاملة بل تفننوا في الإيذاء و سلكوا في ذلك كل المسالك فلما زال سلطان المسلمين في الأندلس ورحل ملكهم للمغرب نزلت بهم المصائب و نقضت العهود التي كانت ترمي لعدم الاعتداء على التدين ووضعت خطط الإبادة للتخلص من المسلمين الباقيين في الأندلس، فأنشئت محاكم التفتيش التي كانت تتعقب كل من يمارس شعائر الإسلام بأي صورة من الصور أو أي شكل من الأشكال، فكان من جراء ذلك أن أظهر عدد من المسلمين المسيحية وأبطنوا الإسلام، وأطلق على هؤلاء اسم (المورسكيون Los Moriscos) أي المسلمون الصغار، وبقي المسلمون هؤلاء يقاومون الاضطهاد ما يزيد على القرن من الزمان دفاعا عن عقيدتهم وكيانهم. (٢٦)

٦٥- نفس المرجع صفحة ١٥١

<sup>77-</sup> تاريخ العرب وحضارتهم في الأندلس، خليل إبراهيم السامرائي، دار الكتاب الجديد المتحدة، بيروت، ط١، ٢٠٠٠، (دت)، صفحة ٣٠٤.

وعندمااحتل الفرنسيون الجزائر عام ١٨٣٠ كان من أهم المقاصد التي رسموها و خططوا لها القضاء على تدين الجزائريين و سلخهم عن قيمهم و تجريدهم من هويتهم و إلا كيف نستطيع تبرير ما فعله رونيه روفيغو René De Rovigo الذي صرح عام ١٨٣٢ بقوله إنني يلزمني أجمل مسجد في المدينة لنجعل منه معبد إله المسيحيين! و خاطب رجاله قائلا عجلوا بذلك فجامع كتشاوة هو أجمل مسجد في المدينة خاصة و أنه يتاخم القصر و يقع وسط الدوائر الحكومية و الحي الأروبي (١٧٠)

وطار هذا الخبر إلى آذان الجزائريين فتملكهم الفزع، و هرعوا إلى مسجد كتشاوة يحمونه بقلوبهم و أجسادهم؛ ودخل رحاب المسجد أربعة آلاف من المسلمين و أقفلوا الباب عليهم و قد عقدوا النية على الاستشهاد فيه أو خلاصه من براثن الأعداء وقبضتهم، و في اليوم التالي جاءت قوات المستدمر فكسرت الأبواب بالفؤوس و اقتحموا عليهم المسجد و قتلوهم على أخرهم لم يرحموا منهم شيخا و لا ضعيفا، و تم تحويل المسجد إلى كنيسة عرفت باسم سان فيليب منهم شيخا و لا ضعيفا، و تم تحويل المسجد إلى كنيسة عرفت باسم سان فيليب saint Philippe

هذا غيض من فيض و ما خفي أعظم و أمام هذه المقابلة لا نملك إلا أن نرتجز بقول الشاعر:

ملكنا فكان العفو منا سجية فلما ملكتم سال بالدم أبطح وحللتم قتل الأسرى نعف ونصفح

٦٧- عبد الحميد بن باديس، بسام العسيلي، دار النفائس، بيروت، ط١، ١٩٨٣، (دت)، صفحة ٣١
 ٦٨- المرجع السابق، صفحة ٣٢

فحسبكم هذا التفاوت بيننا وكل إناء بالذي فيه ينضح (٢٩)

و في وقتنا الحاضر لا يزال يكال للإسلام من شتى الجهات و من مختلف السبل بدعاوى براقة تخفي نوايا سيئة تستبطن ذلك العداء السرمدي و تلك الكراهية الضاربة في الأعماق في قوالب خداعة طالما استغفلوا بها من يحسب للأسف الشديد على الإسلام و الإسلام منه براء، و نسي هؤلاء أن الكفر ملة واحدة و أنّ جهودهم للكيد لا تتوقف؛ بل لن يقر لهم قرار و لن يرتاح لهم بال حتى يروا أبناء الإسلام قد انسلخوا عن دينهم و اتخذوا من الكفار أولياء.

وفي الوقت الذي يتنادى هؤلاء بالحريات و الحقوق و إنشاء الجمعيات و المنظمات للدفاع عن الإنسان و تحريره من كل القيود يظهر في أروبا و أمريكا على أعلى المستويات من ينادي بالتضييق على المسلمين و التحذير من سلوكاتهم و وضعهم في خانات الخطر و التعامل معهم على حذر لاسيما الممارسين منهم لشعائرهم و ربما نعتوهم بأسمج الصفات و أقبح النعوت و أشاروا إليهم بالبنان على أساس أنهم الخطر الذي يجب أن يخشى و السرطان الذي يجب أن يحبس حتى لا يُفشى.

فرنسا كانت السباقة لمحاصرة كل ما هو ممارسة دينية و خصوصا من المسلمين فأصدرت قانونا يحضر ستر الوجه و يمنع النقاب و برروا لهذا القانون بما يدفع للاستغراب ويثير التعجب؛ فمما ساقه المشرع كسبب لاستصدار هذا القانون أن البرقع (٧٠٠) سلوك غير اجتماعي يتنافى مع القيم التي يعرفها المجتمع الفرنسي و أنه

الأبيات لأبي الفوارس سعد بن محمد بن سعد بن الصيفي الملقب شهاب الدين المعروف بحيص بيص هو شاعر شهور؛ كان فقيها شافعي المذهب، تفقه بالري على القاضي محمد بن عبد الكريم الوزان، وله ديوان، وترسل، وبلاغة، وباع في المغة، ويد في المناظرة، وكان يتحدث بالعربية، مات في شعبان سنة أربع وسبعين وخمس مائة. (سير أعلام النبلاء، الذهبي، دار الحديث – القاهرة، ٢٠٠٦م، (دت)، ج١٥ / ٣٥٥.)

٧٠ البرقع هو النقاب أو الستار و الذي يحمل اسم burqua بالنص الفرنسي و الإنجليزي.

ناجم عن إكراه للمرأة بما لا تريد وأنها ضحية من ضحايا عنف الرجل الذي يريد أن يذلها بهذا الغطاء الذي يخفي شخصيتها و يظهرها في مظهر المتنكر، فكانت المادة الأولى من هذا القانون تنص على أنه لا يمكن لأي كان أن يخفي وجهه لاسيما في الأماكن العمومية (١٧) ثم رتبت المادة الثالثة من هذا القانون جزاء على من يخالف المنصوص عليه في المادة الأولى و المتمثل في غرامة مالية كتلك المقررة للمخالفات من الدرجة الثانية (٢٧)، و قد اعتمد فيما بعد كقانون خاص. (٣٧)

أما بلجيكا فقد تعاملت مع هذا الأمر بشدة أكثر فقد فرضت غرامة مالية قدرت بعشرين إلى خمس و عشرين أورو و بالحبس لمدة يوم إلى سبعة أيام أو بإحدى العقوبتين كل من غطى وجهه في الأماكن العمومية (١٤) و قد ضُمنت هذه العقوبة في قانون العقوبات البلجيكي في المادة ٥٦٣ مكرر ٢.

أمّا المدارس والتي يفترض عدم المساس بقدسيتها حتى لا يتلطخ صفاؤها بقرارات سياسوية و مواقف عصبية فقد منع من دخولها كل من يتزيّ بالزي الذي يرمز للتدين فأصدرت فرنسا في ١٥ مارس ٢٠٠٤ القانون الذي يمنع ارتداء الحجاب و التزيّ بكل مظهر من مظاهر التدين، ثم استجابت لهذا القرار باقي دول الإتحاد الأروبي كبلجيكا و هولندا و إسبانيا، أمّا ألمانيا فقد استجابت معللة

<sup>71-</sup> Nul ne peut, dans l'espace public, porter une tenue destinée à dissimuler son visage.

<sup>72-</sup> La méconnaissance de l'interdiction édictée à l'article 1er est punie de l'amende prévue pour les contraventions de la deuxième classe..

۷۳- القانون ۲۰۱۰ / ۱۱۹۲ المؤرح في ۱۱ اكتوبر ۲۰۱۰

<sup>74-</sup> Seront punis d'une amende de quinze euros à vingt-cinq euros et d'un emprisonnement d'un jour à sept jours ou d'une de ces peines seulement, ceux qui, sauf dispositions légales contraires, se présentent dans les lieux accessibles au public le visage masqué ou dissimulé en tout ou en partie, de manière telle qu'ils ne soient pas identifiables.

ذلك بأسباب قانونية وأمّا انجلترا فقد عللت ذلك بأسباب سياسية (٥٠) ليعلم أن الكفار تجتمع مصلحتهم و تتأكد روابطهم عندما يكون الخصم هو الإسلام، نتج عن هذا القرار منع أبناء الإسلام من الالتحاق بالمدارس و خيروهم بين الجهل أو السفور و من ثمّ الركون للذين ظلموا و التخندق معهم في محاربة الرب.

ولم ينته بهم الأمر لهذا الحد بل بلغ بهم إلى منع بناء المآذن و إزالتها لأنها رمز للمسلمين؛ وكل ما هو مظهر للإسلام يجب أن يمسح و يزال، فخرجت سويسرا على مواطنيها باستفتاء شعبي تخيرهم فيه بين منع بناء المآذن (٢١) و الإبقاء عليها؛ فانتهى الاستفتاء بهدمها وعدم بنائها بنسبة قدرت ب ٥,٧٥٪، ولم يكن اختيار أسلوب الاستفتاء اعتباطا بل كان مقررا بنية مبيتة مفادها إدراج هذا النهي في الدستور السويسري حتى يتعسر إلغاؤه و الرجوع عنه، إذ تقضي اللوائح أنّ ما أدرج باستفتاء لا يلغى إلا باستفتاء (١٠) فأدرج هذا القرار في الدستور السويسري في الفقرة الثالثة من المادة ٢٧ تحت عنوان الكنبسة و الدولة جاء فيها «بناء المآذن ممنوع» (١٠٠٠).

و أساليب خسيسة و ممارسات شنيعة تُكاد بالليل و النهار لتجريد المسلمين عن قيمهم و صرفهم عن عبادتهم لا يحتمل المقام ذكرها و تضييق الصفحات بوصفها و حسبنا أن نعلم أن العداء قائم و لا يمكن أن ينتهي و ساري لا يمكن أن يتوقف؛ و صدق الله عز و جل القائل ﴿ وَلَا يَزَالُونَ يُقَانِلُونَكُمُ مَتَى يَرُدُوكُمُ عَن دِينِكُمْ إِنِ السَّكَانُ عُولًا يَرَالُونَ يُقَانِلُونَكُمُ مَتَى يُرِدُوكُمُ عَن دِينِكُمْ إِنِ السَّكَانُ عُولًا يَرَالُونَ يُقَانِلُونَكُمُ مَن دِينِكُمْ إِن

<sup>75-</sup> Olivier Dord. Interdire le port du voile islamique intégral, question d'europe, N 183, 18 octobre 2010

٧٦ من المفارقات أن صاحب مشروع منع بناء المآذن دانيال ستريتش أعلن إسلامه فيما بعد.

٧٧- دستور ٢٩ نوفمبر ٢٠٠٩ المعدل و المتمم و الذي دخل حيز التنفيذ في ٢٩ نوفمبر ٢٠٠٩ أي في نفس اليوم.

<sup>78-</sup> La construction de minarets est interdite

٧٩- سورة البقرة الأيه ٢١٧.

#### الخاتمة

لا يمكن الإحاطة بكل فروع الموضوع و لا احتواؤها لكثرة جزئياته و تفريعاته، و لكن حسبنا أننا عرجنا على أهم القضايا التي تعدّ أصولاً فيه، فالممارسة الدينية ببعدها العقدي و التشريعي تبقى من القضايا التي تتطلب كثيرا من الاحترام و الاعتناء إن على مستوى الأنظمة أو الأشخاص لتتقرر السلوكات الفاضلة و الأخلاق الرفيعة و التي من أهمها التسامح الديني الذي للأسف الشديد ترفعه كثير من الدول و المنظمات كشعار و تتغنى به في المحافل و المؤتمرات ثم تقرر من التشريعات و القوانين ما يدفع للتباغض و التعصب، و تعبر عنه بتعبيرات لماعة و وكلماتِ براقة و لكنها في الواقع أشبه ما يكون بدس السمّ في العسل كما يقال.

معظم التشريعات عندما تريد المساس بهذا الأمر تتكئ على عصا رخوة بتسبيبها بأسباب تدل على سذاجة أصحابها أو استخفافهم بمن يراد تصدير هذا التشريع لهم، أسباب في عمومها لا تتوافق مع المواد التي رصدت لهذا التشريع.

احترام الممارسات الدينية لكل الطوائف و النحل يجب أن يحظى باحترام حقيقي لا يحشر في النزاعات السياسية و لا الخلافات المذهبية و أن تعطى له الرعاية الكافية ينال المعتدي في ظلها ما ينال كل معتد عندما يتجرأ على المقدسات أو يحاول الإخلال بالنظام العام أو يسعى للمساس بالآداب العامة حتى يتحقق الردع، و يمارس المتعبد شرائعه في أريحية بعيدا عن التنغيص و التنكيل الذي يطاله بين ظرف و آخر، و يكون في كل مرة عرضة للمقاذفات و المراشقات.

أسأل الله سبحانه و تعالى أن أكون قد وفقت لبيان المراد و تحقيق المقصد و هو وحده من وراء القصد، و صلى الله على سيدنا و نبينا محمد و آله و صحبه و سلم تسليما.

## قائمة المراجع والمصادر

- اتفاقية الأمم المتحدة لحقوق الطفل و التي اعتمدتها الجمعية العامة للأمم المتحدة عام ١٩٨٦.
- الإتفاقية الدولية الخاصة بالحقوق المدنية و السياسية والتي دخلت حيز التنفيذ
   في ١٩٧٦.
- أحكام القرآن، أبو بكر الرازي الجصاص، دار إحياء التراث العربي، بيروت، 12.0
  - أساس البلاغة، جار الله فخر الزمخشري، المكتبة العصرية، ط۱ (دت).
- الإسلام عقيدة و شريعة، محمود شلتوت، دار الشروق، القاهرة، ط١٠، . ١٩٨٠.
- الإسلام و أهل الذمة، علي حسن الخربوطلي، المجلس الأعلى للشؤون الإسلامية، القاهرة، (دت).
  - الإعلان العالمي لحقوق الإنسان الصادر عام ١٩٤٨.
- تاريخ العرب وحضارتهم في الأندلس، خليل إبراهيم السامرائي، دار الكتاب الجديد المتحدة، بيروت، ط١، ٢٠٠٠ م.
- التطور العمراني والتراث المعماري لمدينة القدس، يحيى وزيري، الدار الثقافية للنشر، (دت).
- تفسير القرآن العظيم، إسماعيل بن عمر بن كثير، دار طيبة للنشر والتوزيع، 1999.

- الجريدة الرسمية للجمهورية الجزائرية / العدد ١٢، ١٠ مارس ٢٠٠٦م، أمر رقم ٢٠-٣٠ المؤرخ في ٢٨ فبراير ٢٠٠٦م، يحدد شروط وقواعد ممارسة الشعائر الدينية لغير المسلمين.
- الجريدة الرسمية للجمهورية الجزائرية / العدد ٣٣، ٢٠مايو سنة ٢٠٠٧م، مرسوم تنفيذي رقم ٧٠ ١٥٨ مؤرخ في ٢٧ مايو سنة ٢٠٠٧، يحدد تشكيلية اللجنة الوطنية للشعائر الدينية لغير المسلمين و كيفيات عملها.
- جمع الفوائد من جامع الأصول و مجمع الزوائد، محمد بن محمد الردواني، دار ابن حزم بيروت، ١٩٩٨.
- حرية العقيدة في الشريعة الإسلامية، أحمد رشاد طلحون، ايتراك للنشر، القاهرة، ط١، ١٩٩٨.
- الحضارة الإسلامية في القرن الربع الهجري، آدم متز، دار الكتاب العربي، بيروت، ط٤، (دت).
  - الخراج، أبو يوسف يعقوب بن إبراهيم، المكتبة الأزهرية للتراث، (دت).
    - الدستور الجزائري الصادر عام ١٩٩٦.
    - الدستور السوري الصادر عام ١٩٧٣.
    - الدستور السويسري الصادر في ٢٩ نوفمبر ٢٠٠٩ المعدل و المتمم.
      - الدستور اللبناني الصادر عام ١٩٢٦ المعدل سنة ١٩٩٥.
      - الدستور المصري الصادر سنة ١٩٧١ و المعدل عام ٢٠١١.
- دلائل النبوة ومعرفة أحوال صاحب الشريعة، أبو بكر البيهقي، دار الكتب

- العلمية، بيروت، ط١، ١٤٠٥.
- ديوان المبتدأ والخبر في تاريخ العرب والبربر، ابن خلدون، دار الفكر، بيروت، ط٢، (دت).
- زهرة التفاسير، محمد بن أحمد بن مصطفى المعروف بأبي زهرة، دار الفكر العربين، (دت).
- سبل الهدى والرشاد في سيرة خير العباد، محمد بن يوسف الصالحي، دار الكتب العلمية، بيروت، ط ١، ١٩٩٣.
- سنن ابن ماجة، عبد الله ابن ماجة القزويني، دار إحياء الكتب العربية، (دت).
- سنن الترمذي، محمد بن عيسى الترمذي، دار الغرب الإسلامي، بيروت، 1991.
  - سير أعلام النبلاء، الذهبي، دار الحديث القاهرة، ٢٠٠٦.
- السيرة النبوية والتاريخ الإسلامي، عبد الشافى محمد عبد اللطيف، دار السلام، القاهرة، ١٤٢٨.
- شرح الأصول الثلاثة، صالح بن فوزان بن عبد الله الفوزان، مؤسسة الرسالة، الطبعة: الأولى، ط١.
- صحيح البخاري، محمد بن اسماعيل البخاري، كتاب التيمم، دار طوق النجاة، ط۱، ۱٤۲۲.
- صحيح مسلم، مسلم، باب فضل إسباغ الوضوء على المكاره، دار إحياء التراث العربي بيروت، (دت).

- عبد الحميد بن باديس، بسام العسيلي، دار النفائس، بيروت، ط١، ١٩٨٣.
  - فتح القدير، محمد بن على الشوكاني، دار ابن كثير، دمشق، (دت).
- القاموس المحيط، مجد الدين الفيروز آبادي، دار الكتاب الحديث، القاهرة، ط١، ٢٠٠٤.
  - القانون الجنائي البلجيكي المعدل في ٢٠١٢.
  - كتاب التعريفات، على بن محمد الجرجاني، دار النفائس، ط١، (دت).
    - كتاب العين، الخليل الفراهيدي، دار مكتبة الهلال، (دت).
    - لسان العرب، ابن منظور، دار صادر، بيروت، ط٣، (دت).
- مجموعة الوثائق السياسية للعهد النبوي، محمد حميد الله الحيدر آبادي، دار النفائس، بيروت، ط٦، ١٤٠٧.
- المصباح المنير، أحمد بن محمد بن علي الفيومي، دار الحديث، القاهرة، (دت).
  - المغازي، محمد بن عمر الواقدي، دار الأعلمي، بيروت، ط٣، ١٩٨٩.
    - من روائع حضارتنا، مصطفى السباعى، دار الصديقية، (دت).
      - ميثاق الأمم المتحدة الصادر عام ١٩٤٥.
- La civilisation des arabes, Gustave Le Bon, Le Sycomore 102 Bd. Beaumarchais 75011 Paris.

#### **Abstract**

# "Practice of Religious Rites between Expansion and Tightening in Islamic Law and International Legislation"

#### Dr. Khelouati Sahraoui

Practice of religious rites is one of the important rights that have protected by religions and various legislations; And the very real fact that these practices will always remain inherent in the human wherever he, so we decided to treat it with descriptive and analytical approaches. Where we show innate practice we describe the practice of the religion of Islam and how it was tolerant eclipsing with Jews and Christians in practice their rituals and what their masters have provided to them, and after this we extrapolated the Arabic and international legislations to see the provided laws to such protection.

Finally we explained how Islam has become the target by all machinations in the present time when the enemy has the reins and practitioner become described by ugliest features, Moreover, crush and abuse him in the name of the law

# ظواهر نحوية في قراءة ابن كثير

## د. جزاء محمد المصاروة

أستاذ النحو والصرف المشارك في عمادة التعلم الالكتروني والتعليم عن بعد جامعة الملك فيصل

# د. نضال محمود الفراية

أستاذ النحو والصرف المساعد - جامعة طيبة





#### ملخص البحث

يهدف هذا البحث إلى معرفة الظواهر النحوية المتكررة في قراءة عبد الله بن كثير رحمه الله، وهو أحد التابعين رضي الله عنهم وأحد القراء السبعة، وهو مقرئ مكة المكرمة.

وقد بدأ البحث بالتعريف بهذا التابعيّ الجليل، ثم رصد الظواهر النحوية التي تكرر ورودها في قراءته، مثل: تأنيث الفعل مع فاعله، واختلاف الإسناد في الجملة الفعلية، والإتباع أو الاستئناف، والإضافة وعدمها، وتمام (كان) ونقصانها، وإعمال لا النافية، والاختلاف في الحركة الإعرابية.

ولتوضيح قراءة ابن كثير لجأ الباحثان إلى مقارنتها بقراءة حفص غالباً، ثم قاما بتفسير القراءتين.

#### ابن كثير

هو عبد الله بن كثير بن عمرو بن عبد الله بن زادان بن فيروز بن هرمز الداري، نسبة إلى بني عبد الدار، أو لأنه كان عطاراً، نسبة إلى دارين موضع بالبحرين يجلب منه الطيب. (١)

ولد بمكة سنة خمس وأربعين للهجرة، وهو أحد القراء السبعة، وتابعي جليل لقي من الصحابة أبا أيوب الأنصاري، وأنس بن مالك وعبد الله بن الزبير، ومجاهد بن جبير، ودرباس مولى عبد الله بن عباس وروى عنهم.

وكان قاضي الجماعة بمكة، وإمام الناس في القراءة بها، لم ينازعه فيها منازع، قال ابن مجاهد: ولم يزل عبد الله بن كثير هو الإمام المجتمع عليه في القراءة بمكة حتى مات سنة عشرين ومائة بمكة رحمه الله تعالى (٢).

أخذ القراءة عرضاً عن عبد الله بن السائب، وعن مجاهد بن جبير المكي، وعن درباس مولى ابن عباس وقرأ ابن السائب على أبي بن كعب وعمر بن الخطاب، وقرأ مجاهد على عبد الله بن السائب وعبد الله بن العباس وقرأ درباس على عبد الله بن عباس، وقرأ ابن عباس على أبي بن كعب وزيد بن ثابت، وقرأ أبي وزيد وعمر على رسول الله صلّى الله عليه وسلم.

وأشهر من روى عنه القراءة اثنان هما البزي، أحمد بن عبد الله بن القاسم بن نافع مقرئ مكة ومؤذن المسجد الحرام توفى سنة ٢٥ هـ $^{(7)}$  والثاني قنبل، محمد

الذهبي، محمد بن أحمد (ت ٧٨٤هـ)، معرفة القراء الكبار، تحقيق أحمد خان، مركز الملك فيصل للدراسات الإسلامية، ١٤١٨هـ، ١/ ٨٦.

۳- ابن الجزري، محمد بن محمد (۸۳۳هـ)، غاية النهاية في طبقات القراء، دار الكتب العلمية-بيروت،
 ۱۹۸۳م، ۱ / ۱۱۹.

بن عبد الرحمن بن خالد المخزومي شيخ القراء في الحجاز توفي سنة ٢٩١هـ (١٠). الظواهر النحوية في قراءة ابن كثير

يلاحظ المطلع على قراءة ابن كثير عند مقارنتها بقراءة حفص بعض الظواهر النحوية اللافتة للنظر، وهذه الظواهر لم تحظ باهتمام الباحثين، ولعل أقرب دراسة إلى هذا الموضوع (قراءة ابن كثير وأثرها في الدراسات النحوية) وهي رسالة دكتوراه (١٩٧٥م) ل عبد الهادي محسن الفضلي، لكنه لم يمس الموضوع إلا في الباب الثالث الذي تحدث فيه عن أثر قراءة ابن كثير في النحو والصرف والأصوات ولم تحظ هذه الظواهر بعنايته.

أما سمير استيتية (٥) فقد حلل الظواهر الصوتية في قراءة ابن كثير، وهو ما لا يتعارض أو يتشابه مع هذه الدراسة.

وقد قسمت قراءة ابن كثير على الظواهر النحوية الآتية، مغفلا ما لم يتكرر من القراءة بشكل لافت للنظر:

#### تأنيث الفعل مع فاعله.

يرى النحويون أنّ تأنيث الفعل مع فاعله المؤنث يكون على وجهين: الوجوب والجواز، أما الوجوب ففي حالتين، الأولى: إذا كان الفاعل ضميراً مؤنثاً غير منفصل عن فعله بفاصل، والمؤنث الحقيقي والمجازي في ذلك سواء، نحو: هند قامت وتقوم، والشمس طلعت وتطلع، والثانية: إذا كان الفاعل مؤنثاً تأنيثاً حقيقياً متصلاً بفعله، نحو: قامت هند وتقوم هند، وما ينطبق على المؤنث الحقيقي ينطبق على جمع المؤنث السالم الذي واحده حقيقي التأنيث، نحو: قامت الهندات.

٤- نفسه، ٢/ ١٦٥.

٥- استيتية، سيمير، تحليل الظواهر الصوتية في قراءة ابن كثير، مجلة جامعة أم القرى، السنة السابعة، العدد
 التاسع، ١٩٩٤م.

أما الجواز ففي حالتين كذلك، أولاهما: أن يكون الفاعل مجازيّ التأنيث، نحو: طلعت الشمس وطلع الشمس، يضاف إليه جمع التكسير للمذكر والمؤنث، واسم الجنس والملحق بجمع التصحيح مثل سنون، وثانيتهما: إذا فصل بين الفعل وفاعله بفاصل، نحو: حضر القاضي امرأة، ففي هاتين الحالتين يجوز التذكير والتأنيث، والتأنيث أرجح.

أما إذا كان الفاصل (إلا) فيجوز التذكير والتأنيث والتذكير أرجح، لأنه يُحمل على المعنى، فيكون الفعل مسنداً إلى مذكر في المعنى، نحو: ما جاء إلا فاطمة، فالتقدير: ما جاء أحد إلا فاطمة (٦).

ويلاحظ على قراءة ابن كثير أنها تميل إلى تأنيث الفعل مع فاعله المجازي، ففي قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ لَا يَنفَعُ ٱلظَّلِمِينَ مَعْذِرَتُهُم ۚ ﴿ (غافر: ٥٢، والروم: ٥٧) قرأ ابن كثير (تنفع) بالتأنيث (١٠)، وفي هذه الآية جاء الفاعل مؤنثاً تأنيثاً مجازياً ومفصولاً عن فعله بفاصل هو المفعول به (١٠)، لذا فالراجح عند النحاة تأنيثه مراعاة للفظ، فمثلت قراءة ابن كثير هذا الراجح.

ومثلها ما جاء في قوله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى ٱللَّهُ وَرَسُولُهُۥ أَمْرًا أَن

٦- ابن هشام، جمال الدين (ت ٧٦١هـ)، أوضح المسالك إلى ألفية ابن مالك، تحقيق محيي الدين عبد الحميد، دار دار الجيل-بيروت، ٢/ ١٠٠٨ وما بعدها.

٧- ابن خالویه، الحسین بن أحمد (ت ١٣٧٠هـ) الحجة في القراءات السبع، تحقیق عبد العال مكرم، دار الشروق -بیروت، ١٩٧٧م، ٣١٦، و الزمخشري، أبو القاسم محمود (ت ٥٣٨هـ) الكشاف عن حقائق التنزيل وعیون الأقاویل في وجوه التأویل، تحقیق عبد الرزاق المهدي، دار إحیاء التراث العربي - بیروت، ٣/ ٤٩٤، والأندلسي، أبو حیان (ت ٥٤٥هـ)، تفسیر البحر المحیط، تحقیق: عادل أحمد عبد الموجود وعلي محمد معوض، دار الكتب العلمیة -بیروت، ط۱، ۲۰۰۱م، ٧/ ٤٥٠، والدمیاطي، أحمد بن محمد (ت ۱۱۱۷هـ)، إتحاف فضلاء البشر في القراءات الأربع عشر، صححه محمد الضباع، المحمد - مصر، ۷۸ه.

۸- انظر ابن خالویه، الحجة في القراءات السبع ، ٣١٦.

يَكُونَ لَمُثُمُ ٱلَّخِيرَةُ مِنْ آَمَرِهِم ۗ ﴾ (الأحزاب: ٣٦) حيث قرأ ابن كثير (تكون) بالتأنيث (٩٠)، والفاعل / اسم كان هنا مؤنث تأنيثاً مجازياً (١٠) وهو مفصول عن فاعله بفاصل فالأرجح تأنيثه.

ومثلها قوله تعالى: ﴿ فَإِن يَكُن مِّنكُمُ مِّائَةٌ صَابِرَةٌ ﴾ (الأنفال:٦٦، ٦٥) قرأ ابن كثير (تكن) بالتأنيث (١١) والفاعل/ اسم كان مؤنث مجازي مفصول عن فاعله بفاصل (١٢).

وفي قوله تعالى: ﴿ مِنْ بَعْدِ مَا كَادَ يَزِيغُ قُلُوبُ فَرِيقٍ ﴾ (التوبة:١١٧) قرأ ابن كثير (تزيغ) بالتأنيث (١١٠ والفاعل هنا جمع تكسير ينطبق عليه ما ينطبق على المؤنث المجازي فالأرجح فيه التأنيث، ففي التأنيث إرادة الجماعة وفي التذكير إرادة الجمع (١٤٠).

وفي قوله تعالى: ﴿ وَاتَقُواْ يَوْمًا لَا تَجَزِى نَفْشُ عَن نَفْسٍ شَيْئًا وَلَا يُقْبَلُ مِنْهَا شَفَعَةٌ وَلَا يُؤْخَذُ مِنْهَا عَدُلٌ ﴾ (البقرة: ٤٨) قرأ ابن كثير (تقبل) بتأنيث الفعل (١٥٠). والفاعل هنا شفاعة وهو مؤنث مجازي، وحسن التأنيث للفصل بين الفعل وفاعله (١٦٠).

٩- ابن مجاهد، السبعة في القراءات، ٥٢٢، وابن زنجلة، عبد الرحمن بن محمد (ت ٤٠٣هـ)، حجة القراءات، تحقيق سعيد الأفغاني، مؤسسة الرسالة-بيروت، ١٩٨٢م، ٥٧٨، ٥٢١، والقرطبي، أبو عبد الله محمد بن أحمد (ت ١٧١هـ) الجامع لأحكام القرآن، طبعه دار احياء التراث العربي -بيروت، ١٩٨٥م، ١٤ / ١٨٧، وابن الجزري، محمد بن محمد (٣٨٣هـ) النشر في القراءات العشر، عني بتصحيحه محمد الضباع، دار الكتب العلمية-بيروت النشر في القراءات العشر، ٢ / ٣٨٤.

١٠ انظر: السمين الحلبي، أحمد بن يوسف (ت ٥٦٥هـ)، الدر المصون في علوم الكتاب المكنون، تحقيق علي معوض وآخرين، دار الكتب العلمية-بيروت، ط١، ١٩٩٤م، ١٢ / ٤٤.

١١- انظر: ابن الجزري، ، ٢ / ٢٧٧، والدمياطي، إتحاف فضلاء البشر، ٢٣٨.

١٢ - انظر: ابن زنجلة، حجة القراءات، ٣١٣.

١٣ انظر: ابن مجاهد، السبعة في القراءات، ٣١٩، والنحاس، أبا جعفر (ت ٣٣٨هـ) إعراب القرآن، تحقيق زهير زاهد، عالم الكتب-بيروت، ١٩٨٨م، ٢/ ٤٤، وابن مجاهد، السبعة في القراءات، ٣١٩.

١٤ - انظر: ابن زنجلة، حجة القراءات، ٣٢٥.

١٥٠ انظر: ابن مجاهد، السبعة في القراءات، ١٥٤، وابن زنجلة، حجة القراءات، ٩٥، وابن الجزري، النشر في القراءات العشر، ٢ / ٢١٢.

١٦ انظر: الدمياطي، إتحاف فضلاء البشر، ٣٥٢.

نلاحظ مما سبق أن قراءة ابن كثير جاءت متوافقة مع ما أقره النحاة من قواعد فيما يتعلق بتأنيث الفعل مع فاعله المؤنث، وقد جاءت قراءته على الأصل، إذ الأصل أن يذكر الفعل مع المذكر ويؤنث مع المؤنث، ثم جاءت القواعد الأخرى استثناء من هذا الأصل.

ولم يخالف ابن كثير هذا الأصل إلا في قراءتين، أولاهما في قوله تعالى: ﴿ تُسَيِّحُ لَهُ ٱلسَّمَوَتُ ٱلسَّبَعُ وَٱلْأَرْضُ وَمَن فِيهِنَّ ﴾ (الإسراء٤٤) قرأ ابن كثير يُسِّبح (١٧). ويروى عن ابن مسعود قوله: إذا اختلفتم في الياء والتاء فاجعلوها ياء (١٨).

وثانيتهما قوله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ لَوَلَا يَأْتِينَا بِعَايَةٍ مِّن رَّبِهِ ۚ أَوَلَمْ تَأْتِهِم بَيِّنَهُ مَا فِي ٱلصُّحُفِ ٱللَّهُ وَالْفَاعِلُ (آية) وهو مؤنث اللَّولَكَ ﴾ (طه١٣٣) قرأ ابن كثير أولم يأتهم بالياء (١٩١)، والفاعل (آية) وهو مؤنث مجازي. (٢٠)

#### الإسناد في الجملة الفعلية

لعل الظاهرة الأبرز في قراءة ابن كثير تتمثل في اختلاف المسند إليه في الجملة الفعلية، ونجد ذلك في الموازنة بين قراءته وقراءة حفص لنتبين أن هناك اختلافات كثيرة تمثلت في الاختلاف في المسند إليه، خاصة عندما يكون ضميراً، وقد تمثل هاذ الاختلاف بين ضميري (الغائب والمخاطب) و(الغائب والمتكلم) و(الفاعل والمفعول به) والاختلاف في عود الضمير... وغيرها وسنفصل القول فيها كما يأتى:

١٧- انظر: ابن خالویه، الحجة في القراءات السبع، ٢١٨، والقیسي، مكي بن أبي طالب (ت ٤٣٧ هـ)،
 الكشف عن وجوه القراءات السبع، تحقیق محیي الدین رمضان، مجمع اللغة العربیة-دمشق،
 ١٩٧٤ م، ٢ / ٤٨.

١٨- انظر: ابن زنجلة، حجة القراءات، ٤٠٥.

۱۹ - انظر: العكبري، أبا البقاء (ت ٦١٦هـ) إملاء ما من به الرحمن، من وجوه الإعراب والقراءات في جميع القرآن، دار الكتب العلمية-بيروت، ١٩٧٩م، ٢ / ١٢٩، والأندلسي، تفسير البحر المجيط، ٦ / ٢٧٠، والدمياطي، إتحاف فضلاء البشر، ٣٠٨.

٢٠ - انظر: الأندلسي، تفسير البحر المحيط، ٦ / ٢١٤.

## أولاً: بين المخاطب والغائب.

في قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ قَسَتُ قُلُوبُكُمْ مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ فَهِى كَالْحِجَارَةِ أَوْ أَشَدُ قَسُوةً وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَشَقَقُ فَيَخُرُجُ مِنْهُ ٱلْمَآةً وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَهُمُ طُ مِنْ الْمَاسَةُ وَمَا اللّهُ بِغَفِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾ (البقرة ٤٧) قرأ ابن كثير (يعملون) (٢١) ففي خشية اللّه وما الله على تعملون للمخاطبين أسنده ابن كثير للغائبين. وفي قراءة حفص يكون ضمير الفاعل عائداً على بني إسرائيل؛ لأن هذه الآية جاءت في ختام قصة بقرة بني إسرائيل، أما قراءة ابن كثير فقد يكون الضمير عائداً على بني إسرائيل أيضاً ويكون في الآية التفات من ضمير المخاطب إلى الغائب، «فيكون الله جلت قدرته أعرض عن مخاطبتهم وجعلهم في صورة من لا يُقبَل عليهم القصة (٢٢٠) وقد يكون ضمير الفاعل عائداً إلى المسلمين وهم المقصوص عليهم القصة (٣٢٠).

وفي قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِيثَنَى بَنِي ٓ إِسْرَءِ يلَ لَا تَعْبُدُونَ إِلَّا ٱللّهَ ﴾ (البقرة ٨٣) قرأ ابن كثير (يعبدون) (٢٤) (وضمير الفاعل هنا يعود على بني إسرائيل والأسماء الظّاهرة حكمها الغيبة، أما القراءة بالتاء ففيها الْتِفَات، وحكمته أنه أدعى لِقَبُول المخاطب الأمر والنهى الواردين عليه »(٢٠).

وقد فسر الطبري القراءتين بقوله: «لأن أخذ الميثاق، بمعنى الاستحلاف». فكما تقول: «استحلفت أخاك ليقومن» فتخبر عنه خبرك عن الغائب لغيبته عنك.

٢١ انظر: ابن مجاهد، السبعة في القراءات، ١٦٠، وابن الجزري، النشر في القراءات العشر، ٢ / ٢١٧، ومثلها في (البقرة ٨٥، وآل عمران ١٥٦، والنمل ٩٣، وهود ١٢٣).

٢٢- انظر: الأُنْدلسي، تفسير البحر المحيط، ١ / ٤٣٤.

۲۳ انظر: ابن عاشور، محمد الطاهر (ت ۱۳۳۹هـ) التحرير والتنوير، دار سحنون-تونس، ۱۹۹۷م التحرير والتنوير، ۱ / ۵۲٦.

٢٤ انظر: ابن مجاهد، السبعة في القراءات، ١٦٢، وابن خالويه، حجة القراءات، ٨٣، والقيسي، الكشف عن وجوه القراءات، ١ / ٢٤٩.

٢٥- انظر: الأندلسي، تفسير البحر المحيط، ١ / ٤٥٠.

وتقول: "استحلفته لتقومن"، فتخبر عنه خبرك عن المخاطب، لأنك قد كنت خاطبته بذلك - فيكون ذلك صحيحا جائزا" (٢٦٠).

وفي قوله تعالى: ﴿ أَمْ نَقُولُونَ إِنَّ إِبْرَهِ عَمَ وَإِسْمَعِيلَ وَإِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ وَالْأَسْبَاطَكَانُواْ هُودًا أَوْ نَصَدَرَيُ ۗ ﴾ (البقرة ١٤٠) قرأ ابن كثير يقولون (٢٧٠). ففي حين جاءت قراءة حفص منسجمة مع اللفظ، إذ جاء قبلها خطاب: (قل أتحاجوننا في الله) وبعدها خطاب: (قل ءأنتم أعلم أم الله) جاءت قراءة ابن كثير بالياء مناسبة للمعنى، إذ الآية إخبار عن اليهود والنّصاري (٢٨٠).

وفي قوله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ رَبَّنَا لِمَ كَنَبَّتَ عَلَيْنَا ٱلْفِنَالَ لَوَلآ أَخَرِنَنَاۤ إِلَىٰٓ أَجَلٍ قَرِبِ قُلُ مَنَعُ اللَّنَيَا قَلِيلُ وَٱلْاَخِرَةُ خَيرُ لِمَنِ ٱلْقَىٰ وَلَا نُظْلَمُونَ فَنِيلًا ﴾ (النساء: ٧٧) قرأ ابن كثير يُظلمون بالياء (٢٩) على أنه راجع إلى المذكورين في قوله: (أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ قِيلَ) فهي بالياء (٢٩) على أما قراءة من قرأ بالتاء فعلى سبيل الخطاب، وهي أكثر انسجاماً مع اللفظ، لوجود فعل الأمر في قوله تعالى: (قُلْ مَتَاعُ الدُّنْيَا قَلِيلٌ) والأمر هنا يفيد الخطاب بلا شك (٣٠).

وفي قوله تعالى: ﴿ لَا تَحْسَبَنَ ٱلَّذِينَ يَفْرَحُونَ بِمَاۤ أَتَواْ وَيُحِبُّونَ أَن يُحُمَدُواْ بِمَا لَمُ يَفْعَلُواْ فَلَا تَحْسَبَنَهُم ﴾ (آل عمران ١٨٨) قرأ ابن كثير: يحسبَنَّ...يحسبُنَّهم أَنَّ

۲۲ - انظر: الطبري، محمد بن جرير (ت ۳۱۰هـ) جامع البيان، تحقيق أحمد شاكر، مؤسسة الرسالة، ۲۰۰۰م، ۲۸۸ / ۲۸۸

٢٧- انظر: ابن مجاهد، السبعة في القراءات، ١٧١، وابن الجزري، النشر في القراءات العشر، ٢٢٣، والزمخشرى، الكشاف، ١/ ٢٢٢.

٢٨ انظر: النيسابوري، أبا إسحاق (ت٤٢٧) الكشف والبيان في تفسير القرآن، تحقيق أبي محمد بن عاشور،
 دار إحياء التراث العربي-بيروت، ٢٠٢م، ٢ / ٥.

٢٩ انظر: ابن زنجلة، حجة القراءات، ٢٠٨، والداني، عثمان بن سعيد (ت ٤٤٤هـ)، التيسير في القراءات السبع، تحقيق أوتو برتزل، دار الكتاب العربي-بيروت، ١٩٨٤م، ٧٣، والدمياطي، إتحاف فضلاء الىش، ١٩١٠.

٣٠- انظر: الرازي، فخر الدين (ت ٢٠٤هـ)، مفاتيح الغيب، دار الكتب العلمية-بيروت، ٢٠٠٠م، ١٠٠ / ١٤٩.

٣١- انظر: ابن خالويه، حجة القراءات، ١١٦، وابن الجزري، النشر في القراءات العشر، ٢ / ٢٤٦.

(الذين يفرحون) هم الفاعلون ولم يذكر للفعل مفعولاً، لأن قوله فلا تحسبنهم بمفازة من العذاب يدل عليه، وأما على القراءة بالتاء، فـ(الذين) مفعول أول، والمفعول الثاني قوله بمفازة من العذاب ويكون قوله (فلا تحسبنهم) تكراراً للأول (٣٢).

وفي قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ ٱللَّهُ مِيثَنَى ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِتَبَ لَتُبَيِّنُنَهُ لِلنَّاسِ وَلَا تَكْتُمُونَهُ ﴾ (آل عمران ١٨٧) قرأ ابن كثير: ليبيننّه...يكتمونه (٣٣). على طريقة الحكاية بالمعنى؛ لأن المأخوذ عليهم العهد غائبون وقت الإخبار. (٣٤)

وفي قوله تعالى: ﴿ وَلا يَحْسَبَنَ ٱلَّذِينَ يَبَّخُلُونَ بِمَا ءَاتَنْهُمُ ٱللّهُ مِن فَضَلِهِ عُوخَيْرًا لَمَّمَ بَلَ هُو سَيَّا لَهُمُ اللّهُ مِن فَضَلِهِ عُوخَيْرًا لَمَّمَ بَلَ هُو سَيَّا لَهُمُ ٱللّهُ مِن فَضَلِهِ عَلَى الْفَرْقِ وَٱلْأَرْضُ وَٱللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ هُو سَيُّ لَلْ اللّهُ عَلَى النّهُ عَلَى النّهُ عَلَى النّه على يبخلون فيكون (٢٥٠) على الغيبة جرياً على يبخلون وسيطو قون، أما القراءة بالتاء فعلى الالتفات، فيكون ذلك خطاباً للباخلين (٢٦٠).

وفي قوله تعالى: ﴿ وَمَا ٱلْحَيَوْةُ ٱلدُّنِيَا إِلَّا لَعِبُ وَلَهُ ۗ وَلَلَّارُ ٱلْآخِرَةُ خَيْرٌ لِلَّذِينَ يَنَقُونَ ۗ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴾ (الأنعام ٣٢) قرأ ابن كثير يعقلون (٢٧٠)، قال الواحدي: «من قرأ بالياء معناه أفلا يعقلون الذين يتقون أن الدار الآخرة خير لهم من هذه الدار فيعملون لما ينالون به الدرجة الرفيعة والنعيم الدائم فلا يفترون في طلب ما يوصل إلى

٣٢- انظر: الباقولي، علي بن الحسين (ت ٣٤٥هـ) إعراب القرآن المنسوب للزجاج، تحقيق إبراهيم الأبياري، دار الكتاب المصري - القاهرة و دار الكتب اللبنانية - بير وت - القاهرة / بير وت، ١٩٩٩م، ١/ ٢٢٩.

٣٣- انظر: ابن مجاهد، السبعة في القراءات، ٢٢١، والنحاس، إعراب القرآن، ١ / ٣٨٤، والعكبري، إملاء ما من به الرحمن، ١ / ١٦١.

٣٤- انظر: ابن عاشور، التحرير والتنوير، ٤ / ١٩١.

٣٥- انظر: ابن مجاهد، السبعة في القراءات، ٢٢٠، والدمياطي، إتحاف فضلاء البشر، ١٨٣.

٣٦ - انظر: الأندلسي، تفسير البحر المحيط، ٣/ ١٣٤.

٣٧- انظر: الطوسي، أبا جعفر محمد (ت ٤٦٠هـ)، التبيان في تفسير القرآن، تحقيق وتصحيح أحمد العاملي، دار إحياء التراث، ٤/ ١١٦، والقيسي، الكشف عن وجوه القراءات، ١/ ٤٢٩، والدمياطي، إتحاف فضلاء البشر، ٢٠٧٠.

ذلك، ومن قرأ بالتاء فالمعنى قل لهم أفلا تعقلون أيها المخاطبون أن ذلك خير». (٢٨)

وفي قوله تعالى: )﴿ وَمَا قَدَرُواْ اللّهَ حَقَّ قَدْرِهِ ۚ إِذْ قَالُواْ مَا آنَزَلَ اللّهُ عَلَى بَشَرِ مِن شَيْءً قُلَ مَنْ أَنزَلَ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى بَشَرِ مِن شَيْءً قُلَ مَنْ أَنزَلَ اللّهِ كَتَبَ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الله على أن الله سبحانه (الأنعام ٩١) قرأ ابن كثير يبدونها...يخفون، بياء الغيبة (٣٩) على أن الله سبحانه يخبر العرب عما فعله بنو إسرائيل، قال أبو حيان الأندلسي: "جاء بعض الكلام خطاباً للعرب وبعضه خطاباً لبني إسرائيل "(١٠٠).

وفي قوله تعالى: ﴿ فَخَلَفَ مِنْ بَعْدِهِمْ خَلْفُ وَرِثُواْ ٱلْكِتَبَ يَأْخُذُونَ عَرَضَ هَذَا ٱلْأَدُنَى وَيَقُولُونَ سَيُغَفَّرُ لَنَا وَإِن يَأْتِهِمْ مَرَضُّ مِّشَلُهُ, يَأْخُذُوهُ ۚ اَلَوْ يُؤْخَذْ عَلَيْهِم مِيثَقُ ٱلْكِتَبِ أَن لَا يَقُولُواْ عَلَى ٱللَّهِ إِلَّا وَيَقُولُونَ سَيُغَفَّرُ لَنَا وَإِن يَأْتِهِمْ مَرَضُّ مِّ مِنْكُ ٱللَّهِ إِلَا عَرَافُ ١٦٩ عَلَى ٱللَّهِ إِلَا عَرَسُواْ مَا فِيهِ وَٱلدَّارُ ٱلْآخِرَةُ خَيْرٌ لِلَّذِينَ يَنَّقُونًا أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴾ (الأعراف ١٦٩) قرأها المحقق وَدَرَسُواْ مَا فِيهِ وَٱلدَّارُ ٱلْآخِرَةُ خَيْرٌ لِلَّذِينَ يَنَّقُونًا أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴾ (الأعراف ١٦٩) قرأها ابن كثير: يعقلون (١٤١)، وقراءته متناسبة مع السياق اللفظي المبني كله على ضمير الغيبة.

وفي قوله تعالى: ﴿ فَقَدْ كَذَّبُوكُم بِمَا نَقُولُونَ فَمَا تَسَتَّطِيعُونَ صَرَّفًا وَلَا نَصَّرًا ﴾ (الفرقان ١٩) قرأ ابن كثير يستطيعون (٢١). وهي متناسبة لفظياً مع ما قبلها، فهم الذين كذبوا لذا فما يستطيعون نصركم.

وفي قوله تعالى: ﴿ أَلَّا يَسَجُدُوا ۚ لِلَّهِ ٱلَّذِي يُخَرِجُ ٱلْخَبْءَ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَيَعْلَمُ مَا تُخْفُونَ وَمَا تُعْلِمُونَ ﴾ (النمل ٢٥) قرأ ابن كثير يخفون...يعلنون (٢٣). فالحديث عن

٣٨ انظر: الرازي، مفاتيح الغيب، ١٢ / ١٦٧، والنيسابوري، الكشف والبيان في تفسير القرآن، ٣/ ٢٦١.

٣٩- انظر: الداني، التيسير، ٧٨، وابن الجزري، النشر في القراءات العشر، ٢/ ٢٦٠.

<sup>·</sup>٤- انظر: الأندلسي، تفسير البحر المحيط، ٤/ ١٨٢.

٤١- انظر: ابن خالويه، حجة القراءات، ١٣٨، والقيسي، الكشف، ١/ ٤٢٩، والزمخشري، الكشاف، ٢/ ١٦٤.

٤٢- انظر: ابن مجاهد، السبعة في القراءات، ٤٦٣، والقرطبي، الجامع لأحكام القرآن، ١٣ / ١٣، والدمياطي، إتحاف فضلاء البشر، ٣٢٨.

٤٣- انظر: ابن مجاهد، السبعة في القراءات، ٤٨١، والداني، التيسير، ١١١، وابن الجزري، النشر في القراءات العشر، ٢ / ٣٣٧.

هؤلاء القوم الذين يعبدون غير الله، فلم لا يعبدون الله الذي يعلم ما يخفونه هم وما يعلنونه، ففي قراءته تناسب لفظي.

وفي قوله تعالى: ﴿ هَذَا مَا تُوعَدُونَ لِيَوْمِ ٱلْحِسَابِ ﴾ (ص٥٣) قرأ ابن كثير يوعدون (١٤٠)، وهي متناسبة لفظياً مع ما قبلها إذ الحديث كله عن المتقين، ثم تحدث عنهم الحق سبحانه بإعادة ضمير الغيبة عليهم: ﴿ هَذَا ذِكْرُ وَإِنَّ لِلْمُنَّقِينَ لَحُسِّنَ مَاكِ اللهُ عَنهم الحق سبحانه بإعادة ضمير الغيبة عليهم: ﴿ هَذَا ذِكْرُ وَإِنَّ لِلْمُنَّقِينَ لَحُسِّنَ مَعَابِ اللهُ عَنْدَ عَدْنِ مُفَنَّحَةً لَهُمُ ٱلْأَبُوبُ ﴿ مَا لَكِمِينَ فِيهَا يَدْعُونَ فِيهَا بِفَكِهَةٍ كَثِيرَةٍ وَشَرَابٍ (١٠) ﴿ وَعِندَهُمُ قَصِرَتُ ٱلطَّرْفِ ٱلزَّرُ (١٠) هَذَا مَا تُوعَدُونَ لِيَوْمِ ٱلْحِسَابِ ﴾.

وفي قوله تعالى: ﴿ فَذَرَهُمْ يَخُوضُواْ وَيَلْعَبُواْ حَتَىٰ يُلَقُواْ يَوْمَكُمُ ٱلَّذِى يُوعَدُونَ ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى وَهُوَ ٱلَّذِى يَوَعَدُونَ ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى اللَّهُ وَهُو ٱلْمَاكِمُ الْمَالِيمُ ﴿ وَتَبَارَكَ ٱلَّذِى لَهُ. مُلْكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا فِي ٱلسَّمَاءَ إِلَكُ وَهُو ٱلْمَكِيمُ ٱلْمَلِيمُ ﴿ وَلَيْهِ وَرَجُعُونَ ﴾ (الزخرف ٨٥) قرأ ابن كثير يُرجعون (٥٤٠) وهي متناسبة لفظياً مع السياق، فالحديث في الآية التي قبلها عن غائبين (يخوضوا ويلعبوا).

وفي قوله تعالى: ﴿ وَهُو ٱلَّذِى يَقَبَلُ ٱلنَّوْبَةَ عَنْ عِبَادِهِ وَيَعْفُواْ عَنِ ٱلسَّيِّءَاتِ وَيَعْلَمُ مَا نَفْعَلُونَ ﴾ (الشورى ٢٥) قرأ ابن كثير يفعلون (٢١٠)، وهي متسقة لفظياً مع ما قبلها، إذ الضمير في (يفعلون) يعود على (عباده).

وفي قوله تعالى: ﴿ وَمَا هُوَ بِقَوْلِ شَاعِرٍ قَلِيلًا مَّا نُؤْمِنُونَ ﴿ وَلَا بِقَوْلِ كَاهِنَ قَلِيلًا مَّا نَذَكُرُونَ ﴾ (الحاقة ٤١ و٤٢) قرأ ابن كثير يؤمنون، ويذّكرون (٢٠٠ حَمْلاً على قوله: «الخاطِئون»، ومن قرأ بالتاء فهو خطابٌ حَمْلاً على «بما تُبْصِرون وما لا تُبْصِرونَ». (٢٨٠)

٤٤ - انظر: القيسي، الكشف عن وجوه القراءات، ٢ / ٢٣٢، والزمخشري، الكشاف، ٤ / ١٠٢.

٥٥- انظر: ابن الجزري، النشر في القراءات العشر، ٢/ ٣٧٠، الدّمياطي، إتحاف فضلاء البشر، ٣٨٧.

٤٦ - انظر: ابن مجاهد، السبعة في القراءات، ٥٨٠، القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، ١٦ / ١٢.

٤٧- انظر: ابن خالويه، حجة القرَّاءات، ٣٥١، وابن زنجلة، حجة القراءات، ٧٢٠.

٤٨- انظر: السمين الحلبي، الدر المصون، ١٤ / ٨١.

وفي قوله تعالى: ﴿ يَجُبُونَ ٱلْعَاجِلَةَ ۞ وَتَذَرُونَ ٱلْآخِرَةَ ﴾ (القيامة ٢٠ و٢١) قرأ ابن كثير يحبون ويذرون (٤٩).

و ﴿ وَمَا تَشَآءُونَ إِلَّا أَن يَشَآءَ ٱللَّهُ ﴾ (الإنسان ٣٠) قرأ ابن كثير يشاءون (٥٠٠).

وأحياناً يكون العكس، ففي حين تكون قراءة حفص بإسناد الفعل للغائب يقرأ ابن كثير بإسناده للمخاطب، ومن ذلك:

﴿ أَفَعَكُرُ دِينِ ٱللّهِ يَبْعُونَ وَلَهُ وَ أَسْلَمُ مَن فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ طَوْعًا وَكَرُهًا وَإِلَيْهِ يُرْجَعُونَ ﴾ (آل عمران: ٨٣) قرأ ابن كثير: تبغون...ترجعون (٥١)، وهي مبنية على لفظ ما قبلها (أقررتم وأخذتم) فيكون قد نسق «مخاطبة على مخاطبة وقال قوم يجوز أن يكون ابتدأ خطابا مجددا على تأويل قل لهم يا محمد أفغير دين الله تبغون أيها المخاطبون فكان خطابا عاما لليهود وغيرهم من الناس (٢٥٠).

وفي قوله تعالى: ﴿ وَمَا يَفْعَكُواْ مِنْ خَيْرٍ فَلَن يُكَفَرُوهٌ ۗ وَٱللّهُ عَلِيكُمْ بِٱلْمُتَّقِينَ ﴾ (آل عمران ١١٥) قرأ ابن كثير: تفعلوا...تكفروه (٣٥). «فمن قرأهما بالتاء جعل الخطاب للحاضرين وأدخل الغيب في الجملة، ومن قرأ بالياء وجه الخطاب إلى الغيب وأدخل الحاضرين في الجملة ولهذا المعنى كان أبو عمرو يخير بينهما» (٤٥).

وفي قوله تعالى: ﴿ وَلَهِن قُتِلْتُمْ فِي سَكِيلِ ٱللّهِ أَوْ مُتُّمْ لَمَغْفِرَةٌ مِّنَ ٱللّهِ وَرَحْمَةٌ خَيْرٌ مِّمَّا يَجُمَعُونَ ﴾ (آل عمران ١٥٧) قرأ ابن كثير تجمعون (٥٥)، وهي قراءة الجمهور،

٤٩- انظر: ابن الجزري، النشر في القراءات العشر، ٢ / ٣٩٣، والدمياطي، إتحاف فضلاء البشر، ٤٢٨.

٥٠- انظر: القيسي، الكشف عن وجوه القراءات، ٢/ ٣٥٦، الداني، التيسير، ١٣٨، والقرطبي، الجامع لأحكام القرآن، ١٩٨/ ١٥٨.

٥١ - انظر: ابن مجاهد، السبعة في القراءات، ٢١٤، والدمياطي، إتحاف فضلاء البشر، ١٧٧.

٥٢ - انظر: ابن زنجلة، حجة القراءات، ١٧٠.

٥٣ - انظر: ابن خالويه، حجة القراءات، ١١٣، والداني، التيسير، ٦٩.

<sup>0</sup>٤- انظر: ابن خالويه، الحجة في القراءات السبع، ١١٣.

٥٥- انظر: ابن مجاهد، السبعة في القراءات، ٢١٨، والقيسي، الكشف عن وجوه القراءات، ١ / ٣٦٢، وابن الجزري، النشر في القراءات العشر، ٢ / ٣٤٣.

وهي مبنية على سياق الخطاب في قوله: ولئن قتلتم. (٢٥)

وفي قوله تعالى: ﴿ وَهَاذَا كِتَبُ مُصَدِّقُ لِسَانًا عَرَبِيًّا لِيَّ نَذِرَ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ ﴾ (الأحقاف١٢) قرأ ابن كثير في رواية البزي عنه لتنذر بإسناد الفعل إلى الرسول صلى الله عليه وسلم (٥٠٠). والقراءة بالياء أي: لينذر القرآن (٥٠٠).

وفي قوله تعالى: ﴿ قَالَ أَوَلَوَ حِنْتُكُمُ بِأَهْدَىٰ مِمَّا وَجَدَّتُمْ عَلَيْهِ ءَابَآءَكُمُ قَالُواْ إِنَا بِمَا أَرْسِلْتُم بِهِ عَكَيْهِ وَابَآءَكُمُ قَالُواْ إِنَا بِمَا أَرْسِلْتُم بِهِ عَكَيْهُ وَلَا كَانَ كَانَه قيل : فقال كل به عَلَيْهِ عَلَيْهِ النّذير - هذا على قراءة الجماعة، نذير : فما أصنع ؟ أجاب بقوله : (قل) أي يا أيها النذير - هذا على قراءة الجماعة، وعلى قراءة ابن عامر وحفص وعاصم يكون التقدير أن السامع قال: فما قال النذير في جوابهم ؟ فأجيب بقوله : قال إنكاراً عليهم : (أولو)... (١٠٠)

٥٦ انظر: الأندلسي، تفسير البحر المحيط، ٣/ ١٠٣.

٥٧ - انظر: ابن مجاهد، السبعة في القراءات، ٥٩٦، والنحاس، إعراب القرآن، ٣/ ١٤٨.

٥٨- انظر: السمرقندي، أبا الليث (ت٣٧٣هـ)، بحر العلوم، تحقيق محمود مطرجي، دار الفكر-بيروت، ٣٧ ٢٠٠. والأندلسي، تفسير البحر المحيط، ٨/ ٦٠.

<sup>09-</sup> انظر: العكبري، إملاء ما من به الرحمن، ٢ / ٢٢٧، والدمياطي، إتحاف فضلاء البشر، ٣٨٥، ومثل هذه القراءة في (المؤمنون ١١٢، الأنبياء ٤ و ١١٢).

<sup>-</sup>٦٠ انظر: البقاعي، برهان الدين (ت ٨٨٥هـ) نظم الدرر في تناسب الآيات والسور، تحقيق عبد الرزاق المهدي، دار الكتب العلمية-بيروت، ١٩٩٤م، ٧/ ٢٠.

٦١- انظر: القيسي، الكشف عن وجوه القراءات، ٢ / ١٢٣، والداني، التيسير، ١٠٦. ومثلها في (العنكبوت ٤٢).

٦٢- انظر: ابن زنجلة، حجة القراءات، ٤٨٢.

٦٣ - انظر: المصدر نفسه، ٥٦٧.

وفي قوله تعالى: ﴿ قُلِ ٱلْمَدُ لِلَّهِ وَسَلَمُ عَلَىٰ عِبَادِهِ ٱلَّذِينَ ٱصَّطَفَى اللَّهُ خَيْرٌ أَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ (النمل٥٥) قرأ ابن كثير تشركون (١٤٠)، وهي قراءة الجمهور «لأن المناسب للاستفهام أن يكون موجها إلى الذين أشركوا بالله (٥٠٠).

وفي قوله: ﴿ وَالَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِ اللّهِ لَا يَخْلُقُونَ شَيَّا وَهُمْ يُخْلَقُونَ ﴾ (النحل ٢٠) قرأ ابن كثير تدعون (٢١٠)، وفي قراءته اتساق لفظي مع ما قبلها، حيث قامت الآيات على الخطاب ﴿ وَإِن تَعُدُّواْ نِعْمَةَ اللّهِ لَا تُحْصُوهَا ۚ إِنَ اللّهَ لَغَفُورٌ رَّحِيثٌ ﴿ وَاللّهُ يَعْلَمُ مَا تَشِيرُونَ وَمَا تُعْلِنُونَ ﴿ وَإِن تَعُدُّواْ نِعْمَةَ اللّهِ لَا يُحْصُوهَا ۗ إِن اللّهَ لَغَفُورٌ رَّحِيثٌ ﴿ وَ وَاللّهُ يَعْلَمُ مَا تَشْرِينَ وَوَنِ اللّهِ لَا يَخْلُقُونَ شَيْعًا وَهُمْ يُخْلَقُونَ ﴾.

وفي قوله تعالى: ﴿ أَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً فَسَالَتُ أَوْدِيَةٌ بِقَدَرِهَا فَاَحْتَمَلَ ٱلسَّيَلُ زَبَدًا رَّابِيًا وَمِمَّا يُوقِدُونَ عَلَيْهِ فِي ٱلنَّارِ ٱبْتِغَآءَ حِلْيَةٍ أَوْ مَتَعِ ﴾ (الرعد١٧) قرأ ابن كثير توقدون، بالتاء على الخطاب (٢٧)، وفيه وجهان الأول أنه خطاب للمذكورين في قوله قُلْ أَفَاتَّخَذْتُمْ مِن دُونِهِ أَوْلِيَاء (الرعد ١٦) والثاني أنه يجوز أن يكون خطاباً عاماً يراد به الكافة كأنه قال ومما توقدون عليه في النار أيها الموقدون (٢٠٠).

وفي قوله تعالى: ﴿ قُلْ مَن يُنَجِّيكُم مِن ظُلُمُتِ ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ تَدَّعُونَهُ, تَضَرُّعًا وَخُفَيَةً لَيِنَ أَنَجَننا وفي قوله تعالى: ﴿ قُلْ مَن يُنَجِّيكُم مِن ظُلُمُتِ ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ تَدَّعُونَهُ, تَضَرُّعًا وَخُفَيَةً لَيِنَ أَنَجُننا وفيها اتساق مع مِنْ هَذِهِ عَنَى أَلْشَكَرِينَ ﴾ (الأنعام ٦٣) قرأ ابن كثير أنجيتنا (٢٩٠). وفيها اتساق مع المعنى بالتاء، المعنى؛ لأن معنى قوله (تدعونه) تقولون، يقول القرطبي: "واتساق المعنى بالتاء، كما قرأ أهل المدينة وأهل الشأم. (٧٠)

وجعل ابن زنجلة الحجة لهذه القراءة ما في سورة يونس (لئن أنجيتنا من

٦٤ - انظر: ابن الجزري، النشر في القراءات العشر، ٢ / ٣٣٨، والدمياطي، إتحاف فضلاء البشر، ٣٣٨.

٦٥- انظر: ابن عاشور، التحرير والتنوير، ٢٠ / ٩.

٦٦- انظر: ابن مجاهد، السبعة في القراءات، ٣٧١، والرازي، مفاتيح الغيب، ٢٠ / ١٣.

٦٧- انظر: ابن خالويه، حجة القراءات، ٢٠١، وابن الجزري، النشر في القراءات العشر، ٢ / ٢٩٧.

٦٨- انظر: الرازي، مفاتيح الغيب، ١٩ / ٣٠.

٦٩- انظر: وابن مجاهد، السبعة في القراءات، ٢٥٩، والعكبري، إملاء ما من به الرحمن، ١ / ٤٤٦.

٧٠- انظر: القرطبي، تفسير القرطبي، ٧/٨.

هذه) $^{(1)}$  وهذا مجمع عليه فردوا ما اختلفوا فيه إلى ما أجمعوا عليه $^{(7)}$ .

وفي قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ إِلَّا رِجَالًا نُوْحِىٓ إِلَيْهِم مِّنْ أَهْلِ ٱلْقُرَىِّ أَفَامُر يَسِيرُواْ فِي آلْأَرْضِ فَيَنظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَنقِبَةُ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَلَدَارُ ٱلْآخِرَةِ خَيْرٌ لِلَّذِينَ يَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَيَنظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَنقِبَةُ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَلَدَارُ ٱلْآخِرَةِ خَيْرٌ لِلَّذِينَ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَدَارُ ٱلْآخِرَةِ خَيْرٌ لِلَّذِينَ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ مَن اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ أَلَهُ لِللَّهُ عَلَّا عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْكُولَكُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُولَ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْكُولِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْكُولِ اللَّهُ عَلَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولِ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْلُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُولُولُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُولُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُولُ اللّهُ الللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَالِهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

#### ثانياً: بين الغائب والمتكلم

اختلفت قراءة ابن كثير عن قراءة عاصم في إسناد الفعل إلى ضمير الغائب أو المتكلم ففي حين يقرأ حفص بالإسناد إلى ضمير الغائب نجد ابن كثير يقرأ بإسناده إلى المتكلم في كثير من الآيات.

من ذلك في قوله تعالى: ﴿ لِنَفْنِنَاهُمْ فِيهِ وَمَن يُعَرِّضَ عَن ذِكْرِ رَبِّهِ عَسَلُكُهُ عَذَابًا صَعَدًا ﴾ (الجن١٧) قرأ ابن كثير نسلكه، بنونِ العظمة على الالتفات (٥٠٠).

وفي قوله تعالى: ﴿ فَمَن نَكَثَ فَإِنَمَا يَنكُثُ عَلَى نَفْسِهِ ۗ وَمَنْ أَوْفَى بِمَا عَهَدَ عَلَيْهُ ٱللَّهَ فَسَيُؤْتِيهِ أَجْرًا عَظِيمًا ﴾ (الفتح ١٠) قرأ ابن كثير فسنؤتيه (٧١).

وفي قوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ يَعَثَّرُهُمْ جَمِيعًا ثُمَّ يَقُولُ ﴾ (سبأ ٤٠) قرأ ابن كثير: نحشرهم... نقول (٧٧) وهي قراءة الجمهور، أي نحن نحشرهم وهو انتقال من لفظ الإفراد إلى الجمع (٨٧).

٧١ يونس: ٢٢.

٧٢- انظر: ابن زنجلة، حجة القراءات، ٢٥٥.

٧٣- انظر: الرازي، مفاتيح الغيب، ١٨ / ، ٢٢٥، والقرطبي، الجامع لأحكام القرآن، ٩ / ٢٧٥، وابن الجزري، النشر في القراءات العشر، ٢ / ٢٥٧.

٧٤ - انظر: الأُندلسي، تفسير البحر المحيط، ٥/ ٣٤٦.

٧٥- انظر: السمين ألحلبي، الدر المصون، ١٤ / ١٢٣.

٧٦- انظر: القيسي، الكشُّف عن وجوه القراءات، ٢/ ٢٨٠، والزمخشري، الكشاف، ٤/ ٣٣٧.

٧٧- انظرُ: ابن مجَّاهد، السبعة في القراءات، ٥٣٠، وابن زنجلة، حجة القرَّاءات، ٥٩٠.

٧٨- انظر: ابن زنجلة، حجة القراءات، ٥٩٠.

ومثلها قوله تعالى: ﴿ ظَهَرَ الْفَسَادُ فِي ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِبِمَا كَسَبَتْ أَيْدِى ٱلنَّاسِ لِيُذِيقَهُم بَعْضَ ٱلَّذِي عَمِلُواْ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾ (الروم ٤١) قرأ ابن كثير لنذيقهم (٧٩).

وفي قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ يَغْشَنْهُمُ ٱلْعَذَابُ مِن فَوْقِهِمْ وَمِن تَحَتِ ٱرْجُلِهِمْ وَيَقُولُ ذُوقُواْ مَا كُنْنُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ (العنكبوت٥٥) قرأ ابن كثير ونقول (١٠٠) بالنون مسنداً إلى جماعة الملائكة، أو نون العظمة لله تعالى، وفي القراءة بالياء يكون الفعل مسنداً إلى الله تعالى أو الملك الموكل بعذابهم (١٠٠).

وفي قوله تعالى: ﴿ أَفَأَمِنتُمْ أَن يَغْسِفَ بِكُمْ جَانِبَ ٱلْبَرِّ أَوْ يُرْسِلَ عَلَيْكُمْ عَاصِبًا ثُمَّ لَا تَجِدُواْ لَكُو وَكِيلًا ﴿ أَمُ أَمِنتُمْ أَن يُعِيدَكُمْ فِيهِ تَارَةً أُخْرَىٰ فَيُرْسِلَ عَلَيْكُمْ قَاصِفًا مِّن ٱلرِّيجِ فَيُغْرِقَكُم بِمَا كَفَرْتُمْ ثُمَّ لَا تَجِدُواْ لَكُو عَلَيْنَا بِهِ عَبِيعًا ﴾ (الإسراء ٦٩) قرأ ابن كثير (نخسف فيُغْرِقَكُم بِمَا كَفَرْتُمْ ثُمَّ لَا تَجِدُواْ لَكُو عَلَيْنَا بِهِ عَبِيعًا ﴾ (الإسراء ٦٩) قرأ ابن كثير (نخسف بكم) و (أو نرسل عليكم) و (أن نعيدكم) و (فنرسل عليكم) و (فنغرقكم) بالنون في الخمسة على التعظيم، انسجاماً مع قوله: (ثُمَّ لَا تَجِدُواْ لَكُو عَلَيْنَا) (٢٨٠).

وفي قوله تعالى: ﴿ وَكَذَالِكَ مَكَّنَا لِيُوسُفَ فِي ٱلْأَرْضِ يَتَبَوَّأُ مِنْهَا حَيْثُ يَشَآءُ نُصِيبُ مِرَحْمَتِنَا مَن نَشَآءٌ وَلَا نُضِيعُ أَجَرَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ (يوسف٥٦) قرأ ابن كثير (حَيْثُ نَشَاءُ) (٢٨٠) - بنون العظمة - أي حيث يشاء الله، أي حيث نأمره، والقراءة بالياء تعني: حيث يشاء هو أي يوسف عليه السلام، والمعنى متحد لأنه لا يشاء إلا ما شاءه الله. (٤٨)

وفي قوله تعالى: ﴿ أَرْسِلُهُ مَعَنَا غَـدًا يَرْتَعُ وَيَلْعَبُ وَإِنَّا لَهُ. لَحَافِظُونَ ﴾ (يوسف ١٢) قرأ ابن كثير نرتع ونلعب (٥٠)، بالنون على معنى أن الأخوة أخبروا عن

۷۹- انظر: ابن خالویه، حجة القراءات، ۲۸٤، والطبري، جامع البیان، ۲۰ / ۱۱۰.

٨٠- انظر: القيسي، الكشف عن وجوه القراءات، ٢ / ١٨٠، والدمياطي، إتحاف فضلاء البشر، ٣٤٦.

٨١- انظر: ابن عادل الدمشقي، أبو حفص سراج الدين (ت ٧٧٥هـ) اللباب في علوم الكتاب، تحقيق عادل أحمد وعلى معوض، دار الكتب العلمية-بيروت، ١٩٩٨م، ١٥ / ٣٦٧.

٨٢- انظر: القرطبي، تفسير القرطبي، ١٠/ ٢٩٣.

٨٣- انظر: الفخر الرازي، مفاتيح العيب، ١٨ / ١٦٣، وابن الجزري، النشر في القراءات العشر، ٢ / ٢٩٥.

۸۶ انظر: ابن عاشور، التحرير والتنوير، ۱۳ / ۱۰.

٨٥- انظر: ابن مجاهد، السبعة في القراءات، ٣٤٦، والنحاس، إعراب القرآن ٢ / ١٢٧.

أنفسهم، وذكر الزيدي أن حجة هذه القراءة (إنا ذهبنا نستبق) أي أنهم أسندوا جميع ذلك إلى أنفسهم. (٨٦)

وفي قوله تعالى: ﴿ مَن يُضَلِلِ اللَّهُ فَكَلَا هَادِيَ لَهُ أَوَيَذَرُهُمْ فِي طُغْيَنِهِمْ يَعْمَهُونَ ﴾ (الأعراف ١٨٦) قرأ ابن كثير ونذرهم (١٨٠).

ثالثاً: بين البناء للمجهول والبناء للمعلوم.

من مظاهر اختلاف قراءة ابن كثير عن قراءة حفص الاختلاف في بناء الفعل للمجهول أو المعلوم فنجد ابن كثير يقرأ أحياناً ببناء الفعل للمجهول في حين يقرأ حفص ببناء الفعل للمعلوم ومن ذلك:

قوله تعالى: ﴿ وَكَأَيِّن مِن نَبِي قَنتَلَ مَعَهُ رِبِيتُونَ كَثِيرٌ ﴾ (آل عمران ١٤٦) قرأ ابن كثير قُتِل (١٤٦) قرأ ابن كثير قُتِل (١٤٠) وعلى كلا القراءتين يجوز أن يكون مرفوع الفعل ضمير (نبي) وجملة (معه ربيون) حال، ويجوز أن يكون مرفوعهما (ربيون) ويكون (معه) حال من ربيون مقدم (١٤٨).

وقوله تعالى: ﴿ فَإِن كَانَ لَهُ وَإِخُوةٌ فَلِأُمِّهِ ٱلسُّدُسُ مِنْ بَعَدِ وَصِيَّةٍ يُوصِي بِهَا آؤَ دَيَنٍ ﴾ (النساء ١١) قرأ ابن كثير: يوصَى (١٠)، ببناء الفعل للمجهول واختار أبو عبيد وأبو حاتم قراءة البناء للمعلوم، لأنه جرى ذكر الميت قبل هذا، قال الأخفش: وتصديق ذلك قوله تعالى (يوصين) و (توصون) (٩١).

٨٦- انظر: ابن زنجلة، حجة القراءات، ٣٥٥.

٨٧- انظر: ابن خالويه، حجة القراءات، ١٦٧، وابن زنجلة، حجة القراءات، ٣٠٣.

۸۸ انظر: الفراء، يحيى بن زياد (ت ۲۰۷هـ)، معاني القرآن، تحقيق أحمد يوسف نجاتى، محمدعلى نجار، عبدالفتاح إسماعيل شلبى، الدار المصرية للنشر والتأليف، ١ / ٢١٧، والأخفش، سعيد بن مسعدة (ت ٢١٥هـ)، معاني القرآن تحقيق تحقيق هدى قراعة، مكتبة الخانجي بالقاهرة، ١٩٩٠م، ١ / ٢٣٥، وابن مجاهد، السبعة في القراءات، ١ / ٢١٧.

٨٩- انظر: ابن عاشور، التحرير والتنوير، ٤ / ١١٨.

٩٠ انظر: الطبري، جامع البيان، ٧/ ٤٦، والدمياطي، إتحاف فضلاء البشر، ١٨٧.

٩١- انظر: القرطبي، تفسير القرطبي، ٥ / ٧٣.

وقوله تعالى: ﴿ وَلاَ تَعْضُلُوهُنَّ لِتَذْهَبُواْ بِبَعْضِ مَا ءَاتَيْتُمُوهُنَّ إِلَا ۖ أَن يَأْتِينَ بِفَحِشَةٍ مُّبَيِّنَةً ﴾ (النساء ١٩) قرأ ابن كثير مبيّنة بفتح الياء (٩٢). ومثلها في الطلاق ﴿ إِلَا أَن يَأْتِينَ بِفَحِشَةٍ مُّبَيِّنَةً ﴾ (الطلاق ١) والأحزاب (٣٠) على أنها اسم مفعول، أي أنهن يظهرن الفاحشة ويبينها، أما القراءة بكسر الياء فعلى أن الفاحشة ظاهرة تبين عن نفسها (٩٣).

وقوله تعالى: ﴿ فَأُوْلَكُمِكَ يَدْخُلُونَ ٱلْجَنَّةَ ﴾ (النساء١٢٤) قرأ ابن كثير يُدخَلون (٩٤). يُدخَلون (٩٤).

وفي قوله تعالى: ﴿ ءَامِنُواْ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ ء وَالْكِئْبِ ٱلَّذِى نَزَّلَ عَلَىٰ رَسُولِهِ وَٱلْكِتَبِ ٱلَّذِى أَنزَلَ عَلَىٰ رَسُولِهِ وَٱلْكِتَبِ ٱلَّذِى آَنزَلَ (٥٠٠). ٱلْذِى آَنزَلَ (٥٠٠).

وفي قوله تعالى: ﴿إِن نَعْفُ عَن طَآبِهَةِ مِنكُمْ نَعُذَب طَآبِهَةٌ ﴾ (التوبة ٦٦) قرأ ابن كثير: يُعفَ...تُعذَب طَائفةٌ (١٠٩). وفي قوله تعالى: ﴿ إِلَّا أَن تَقَطَّعَ قُلُوبُهُم ۗ ﴾ (التوبة كثير: يُعفَ...تُعذَب طَائفةٌ (١٠٩). وفي قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ إِلَّا رِجَالًا نُوجِي (١٠٩) قرأ ابن كثير يوحَى (٩٥) ومثلها في يوسف (١٠٩) والأنبياء إلَيْهِم ۚ ﴾ (النحل ٢٥) قرأ ابن كثير يوحَى (٩٥) ومثلها في يوسف (١٠٩) والأنبياء (٢٥) والشورى (٣).

وفي قوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ نُسَيِّرُ ٱلْجِبَالَ ﴾ (الكهف٤٧) قرأ ابن كثير تُسيَّر الجبالُ (٩٩). وفي قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدُ أَنزَلْنَا ٓ إِلَيْكُمْ عَايَنتٍ مُبَيِّنَتٍ ﴾ (النور٣٤) قرأ ابن

٩٢- انظر: ابن خالويه، حجة القراءات، ١٢١، والعكبرى، إملاء ما من به الرحمن، ١/ ١٧٢.

٩٣ - انظر: السمرقندي، بحر العلوم، ١ / ٣١٦.

٩٤ انظر: ابن خالويه، حجة القراءات، ١٢٧، وابن الجزري، النشر في القراءات العشر، ٢ / ٢٥٢.

٩٥ - انظر: ابن مجاهد، السبع في القراءات، ٢٣٩، والداني، التيسير، ٧٤.

<sup>97-</sup> انظر: الداني، التيسير، ٨٥، والدمياطي، إتحاف فضلاء البشر، ٢٤٣.

٩٧- انظر: الأخفُّش، معاني القرآن، ١/ ٣٦٦، وابن مجاهد، السبعة في القراءات، ٣١٩.

٩٨ - انظر: ابن خالويه، حجَّة القراءات، ٢١٢، وابن زنجلة، حجة القرآءات، ٣٩٠.

<sup>99 -</sup> انظر: الفراء، معاني القرآن، ٢ / ١٤٦، والقيسي، الكشف عن وجوه القراءات، ٢ / ١٦٤.

كثير مبيَّنات بفتح الياء (١٠٠)، ومثلها في النور (٤٦) والطلاق (١١).

وقوله تعالى: ﴿ لَوْلَآ أَن مَّنَ ٱللَّهُ عَلَيْنَا لَخَسَفَ بِنَآ ﴾ (القصص ٨٢) قرأ ابن كثير لُخُسِفُ اللهُ عَلَيْنَا لَخَسَفُ بِنَآ ﴾ (القصص ٨٢) قرأ ألكَفُورَ ﴾ لخُسِف (١٠١). وفي قوله تعالى: ﴿ ذَلِكَ جَزَيْنَهُم بِمَا كَفَرُواٞ وَهَلَ ثُجُزِيٓ إِلَّا ٱلْكَفُورَ ﴾ (سبأ ١٧) قرأ ابن كثير: يُجازَى إلا الكفورُ (١٠٢).

وأحياناً تكون قراءة حفص بالبناء للمجهول وقراءة ابن كثير بالبناء للمعلوم، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ وَأُحِلَّ لَكُمُ مَّا وَرَآءَ ذَلِكُمُ ﴾ (النساء ٢٤) قرأ ابن كثير وأُحَلَّ (١٠٣).

و ﴿ إِنَّمَا ٱلنِّينَ ءُ زِيَادَةٌ فِي ٱلْمَكُفّرِ يُضَلُّ بِهِ ٱلّذِينَ كَفَرُوا ﴾ (التوبة ٣٧) قرأ ابن كثير يَضِلُّ (١٠٠٠). ﴿ وَأَمَّا ٱللَّذِينَ سُعِدُواْ فَفِي ٱلْجَنَّةِ ﴾ (هو د١٠٨) قرأ ابن كثير سَعِدوا (١٠٠٠). ﴿ وَأَمَّا ٱللَّذِينَ سُعِدُواْ فَفِي ٱلْجَنَّةِ ﴾ (هو د١٠٨) قرأ ابن كثير سَعِدوا وَأَنَّا أَنَهُمْ قَدَّ كَذِبُواْ جَاءَهُمْ نَصَرُنَا فَنُجِيّ مَن نَشَاءً ﴾ (يوسف ١١٠) قرأ ابن كثير فننجي (١٠١٠). و ﴿ بَلْ زُيِنَ لِلّذِينَ كَفَرُواْ مَكْرُهُمْ وَصُدُّواْ عَنِ السَّيِلِ وَمَن يُضَلِل ٱللّهُ فَا لَهُ مِنْ هَادٍ ﴾ (الرعد ٣٣) قرأ ابن كثير وصَدّوا (١٠٠١). و ﴿ وَإِنَّ لَكَ فَي ٱلْكِنْكِ مُوسَىٰ إِنَّهُ وَكُلُلُ اللّهُ مُنَالًا ﴾ (مريم ٥١) قرأ ابن كثير مُخلصاً (١٠٠١). و ﴿ وَإِنَّ لَكَ مَوْعِدَا لَن تُغَلِّفَهُ وَمَا رَبُّكُ بِغُفِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾ (هو د ١٢٣) قرأ ابن كثير: يَرجع (١١٠). و وَوَالَنَهُ مِنْ عَمَا تَعْمَلُونَ ﴾ (هو د ١٢٣) قرأ ابن كثير: يَرجع (١١٠). و وَوَالَهُ مُنْ فَا أَبْهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾ (هو د ١٢١) قرأ ابن كثير: يَرجع (١١٠). و وَيَوَا لَن عُنْفِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾ (هو د ١٢٣) قرأ ابن كثير: يَرجع (١١٠). و المُعَلِقُونَ ﴾ (هو د ١٢١) قرأ ابن كثير: يَرجع (١١٠). و المُعَلِقَةُ وَمَا رَبُّكُ بِغَفِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾ (هو د ١٢٣) قرأ ابن كثير: يَرجع (١١٠). و المُعَلَقُونَ ﴾ (هو د ١٢٠) قرأ ابن كثير: يَرجع (١١٠).

١٠٠ - انظر: ابن الجزري، النشر في القراءات العشر، ٢ / ٢٤٨، والدمياطي، إتحاف فضلاء البشر، ٣٢٤.

١٠١ - انظر: ابن مجاهد، السبعة في القراءات، ٤٩٥، والطبري، جامع البيان، ١٩ / ٦٣٧.

<sup>.</sup> ١٠٢ - انظر: النحاس، إعراب القرآن، ٢ / ٦٦٥، والداني، التيسير، ١١٨.

١٠٣ - انظر: الرازي، مفاتيح الغيب، ١/ ٣١٥، وابن الجزري، النَّسر في القراءات العشر، ٣/ ١٩٠.

١٠٤ - انظر: الفراء، معانى القرآن، ، ١ / ٤٣٧، وابن خالويه، حجة القراءات، ١٧٥.

١٠٥ - انظر: النحاس، إعراب القرآن، ٢ / ١١٢، ابن زنجلة، حجة القراءات، ٣٤٩.

١٠٦ - انظر: الفراء، معاني القرآن، ٢/ ٥٦، والقيسي، الكشف عن وجوه القراءات، ٢/ ١٥.

١٠٧ - انظر: الأندلسي، تفسير البحر المحيط، ٥/ ٣٨٦، والدمياطي، إتحاف فضلاء البشر، ٢٧٠.

١٠٨ - انظر: الداني، التيسير، ١٠٢، الدمياطي، إتحاف فضلاء البشر، ٢٩٩.

١٠٩ - انظر: ابن مجاهد، السبع في القراءات، ٤٢٤، والعكبري، إملاء ما من به الرحمن، ٢ / ١٢٦.

١١٠ - انظر: ابن زنجلة، حجة القراءات، ٣٥٣، الداني، التيسير، ٨٩.

﴿ أُذِنَ لِلَّذِينَ يُقَاتَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلِمُواً ﴾ (الحج ٣٩) قرأ ابن كثير: أَذِن... يُقاتِلون (١١١١).

وفي قوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ تَشَقَّقُ ٱلسَّمَآءُ وَالْغَمَنِمِ وَنُزِلَ ٱلْمَاكَتِمِكَةُ تَنزِيلًا ﴾ (الفرقان ٢٥) قرأ ابن كثير نُنْزِل الملائكة (الصافات ٤٠ إلَّا عِبَادَاللهِ الْمُخْلَصِينَ ﴾ (الصافات ٤٠ و ٧٤ و ١٦٨ و ١٦٩) قرأ ابن كثير فيها المُخلصين (١١٣).

و ﴿ وَكَذَلِكَ زُيِنَ لِفِرْعَوْنَ شُوّءُ عَمَلِهِ وَصُدَّ عَنِ ٱلسَّبِيلِ ﴾ (غافر ٣٧) قرأ ابن كثير وصَدَّ (١١٠) و ) أوَمن يُنشأُ في الحلية ( (الزخرف ١٨) قرأ ابن كثير: يَنْشأُ (١١٥) وهي قراءة الجمهور. و ﴿ فَأَصْبَحُوا لَا يُرَى ٓ إِلَّا مَسَكِئُهُم ۗ ﴾ (الأحقاف ٢٥) قرأ ابن كثير: لا ترى إلا مساكنَهم (١١٥). و ﴿ وَٱلّذِينَ قُئِلُواْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ ﴾ (محمد ٤) قرأ ابن كثير قاتلوا (١١٧).

رابعاً: بين الاسم الظاهر والضمير (المفعول والفاعل)

وهي تختلف عن سابقتها في أن الأولى يكون المرفوع واحداً لكن الفعل يبنى معه للمجهول أو المعلوم، أما هنا فإن الاسم الظاهر قد يكون هو الفاعل في قراءة وقد يكون المفعول به في قراءة أخرى، ومن ذلك قوله تعالى:

﴿ أَوْ أَن يُظْهِرَ فِي ٱلْأَرْضِ ٱلْفَسَادَ ﴾ (غافر ٢٦) قرأ ابن كثير: يَظهرَ...الفسادُ (١١٨٠)، على أن الفساد فاعلُ، وفي قراءة من نصب الفساد يكون مفعولاً به والفاعل الضمير المستتر في (يظهر).

و في قوله تعالى: ﴿ فَإِنَّكَ لَا تُسْمِعُ ٱلْمَوْتَى وَلَا تُسْمِعُ ٱلصُّمَّ ٱلدُّعَآءَ إِذَا وَلَّوا مُدْبِرِينَ ﴾

١١١ - انظر: القرطبي، الجامع لإحكام القرآن، ١٢ / ٦٨.

١١٢ - انظر: ابن خالويه، حبَّجة القراءات، ٢٦٥، والزمخشري، الكشاف، ٣/ ٢٨٠.

١١٣ - انظر: ابن الجزري، النشر في القراءات العشر، ٢ / ٢٩٥، والدمياطي، إتحاف فضلاء البشر، ٣٦٩.

١١٤ - انظر: ابن زنجلة، حجة القراءات، ٦٣٢، والرازي، مفاتيح الغيب، ٢٧ / ٦٧.

١١٥ - انظر: الفراء، معاني القرآن، ٣/ ٢٩، والقيسي، الكشفُّ عن وجوه القراءات، ٢/ ٢٥٥.

١١٦ - انظر: ابن خالويه، حجة القراءات، ٣٢٧، والداني، التيسير، ١٢٩.

١١٧ - انظر: الفراء، معاني القرآن، ٣/ ٥٨، والطبري، جَامع البيان، ٢٢ / ١٨٨.

١١٨ – انظر: الطبري، جامع البيان، ٢١ / ٣٧٤، وابن الجزري، النشر في القراءات العشر، ٢ / ٣٥٦.

(الروم ۲۵) قرأ ابن كثير: لا يَسمعُ الصمُّ (۱۱۹۰). وكذلك في النمل ۸۰، فـ (الصم) هنا فاعل وفي قراءة النصب مفعول به والفاعل ضمير مستتر.

وفي قوله تعالى: ﴿ فَنَادَعُهَا مِن تَعَنِّهَا ﴾ (مريم ٢٤) قرأ ابن كثير: فناداها مَن تحتَها بفتح الميم (١٢٠)، على أن الفاعل الاسم الموصول (من) التي تعود على عيسى عليه السلام، وفي قراءة الكسر يكون الفاعل جبريل عليه السلام، والمعنى: ناداها جبريل من تحتها (١٢١).

وفي قوله تعالى: ﴿ إِذْ يُغَشِّيكُمُ ٱلنُّعَاسَ ﴾ (الأنفال ١١) قرأ ابن كثير: يَغْشَاكم النعاسُ (١٢٠) على أن النعاس فاعل.

## خامساً: الاختلاف في عود الضمير:

اختلفت قراءة ابن كثير عن قراءة حفص بناء على الاختلاف في محل الضمير العائد ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ أَيَعَسَبُ ٱلْإِنسَنُ أَن يُثَلِّكَ سُدًى ﴿ الْمَالَدُ مِكُ نُطْفَةً مِن أَن يُمْ لَكُ سُدًى ﴿ القيامة ٣٧) قرأ ابن كثير تمنى (١٢٢) بإسناد الفعل إلى ضمير يعود إلى النطفة، وقراءة (يك) بإسناد الفعل إلى ضمير يعود على الإنسان. (١٢٤)

وقوله تعالى: ﴿ وَعَلَمْنَكُ صَنْعَكَ لَبُوسِ لَكُمْ لِلُحُصِنَكُم ﴾ (الأنبياء ٨٠) فالفعل (تحصن) مسند إلى ضمير يعود على الصنعة، وقرأ ابن كثير ليُحصنكم (١٢٠) فأسند إلى ضمير يعود على الله الذي علّم الصنعة.

١١٩ - انظر: ابن مجاهد، السبعة في القراءات، ٥٠٨، وابن خالويه، حجة القراءات، ٢٨٣.

١٢٠ - انظر: النحاس، إعراب القرآن، ٢ / ٣٠٩، وابن زنجلة، حجة القراءات، ٤٤١، والعكبري، إملاء ما من به الرحمن، ٢ / ١١٢.

١٢١ - انظر: النيسابوري، الكشف والبيان، ٦ / ٢١١.

١٢٢ - انظر: ابن مجاهد، السبعة في القراءات، ٣٠٤، والداني، التيسير، ٨٤.

١٢٣ - انظر: الرازي، مفاتيح الغيبّ، ٣/ ٢١٣، والدمياطي، إتّحاف فضلاء البشر، ٤٢٨.

١٢٤ - انظر: الأندلسي، تفسير البحر المحيط، ٨/ ٣٨٢.

١٢٥ - انظر: ابن خالويه، حجة القراءات، ٢٥٠، وابن زنجلة، حجة القراءات، ٤٦٩.

وقوله تعالى: ﴿ وَفِ ٱلْأَرْضِ قِطَعٌ مُّتَجَوِرَتُ وَجَنَّتُ مِّنْ أَعْنَبِ وَزَرَّعٌ وَنَجِيلٌ صِنُوانُ وَغَيْرُ صِنُوانٍ يُسْقَى بِمَآءِ وَحِدِ ﴾ (الرعد٤) فأسند الفعل (يسقى) إلى ضمير النخيل وقرأ ابن كثير: تُسقى (٢٦١)، فأسند الفعل إلى ضمير القطع.

وقوله تعالى: ﴿ الزُّجَاجَةُ كَأَنَّهَا كَوْكَبُّ دُرِّيُّ يُوقَدُ ﴾ (النور٣٥) ففاعل يوقد ضمير يعود على يعود على الكوكب، وفي قراء ابن كثير (توقد) (١٢٧) الفاعل ضمير يعود على الزجاجة.

# سادساً: اختلاف الفاعل بين شيئين

قد تختلف القراءتان بسبب إسناد كل منهما الفعل إلى فاعل مختلف عن الأخرى، كما في قوله تعالى: ﴿ وَبَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ أَدْخِلُواْ ءَالَ فِرْعَوْنَ أَشَدَّ الْعَذَابِ ﴾ (غافر٤٦) فالفاعل في أدخلوا واو الجماعة العائدة على المخاطب الملائكة و(آل) مفعول به، وقرأ ابن كثير: ادخلوا آل، على أن واو الجماعة هنا تعود على آل فرعون وتكون آل منادى (١٢٨).

وفي قوله تعالى: ﴿ لَتَرَكَبُنَّ طَبَقًا عَن طَبَقٍ ﴾ (الانشقاق ١٩) فالفاعل جماعة المخاطبين، وفي قراء ابن كثير: لتركَبَنَّ (١٢٩) الفاعل المفرد المخاطب.

وفي قوله تعالى: ﴿ فَنَلَقَّى ءَادَمُ مِن رَبِهِ عَكَلِمَتِ ﴾ (البقرة ٣٧). قرأ ابن كثير آدمَ كلماتٌ على أن الكلمات تلقت آدم أي وصلت إليه (١٣٠).

## الإتباع والاستئناف

وليس المقصود بالإتباع هنا التوابع النحوية المعروفة عند النحاة (العطف

١٢٦ - انظر: العكبرى، إملاء ما من به الرحمن، ٢ / ٦١.

١٢٧ - انظر: الداني، التيسير، ١٠٨، والدمياطي، إتحاف فضلاء البشر، ٣٢٤.

١٢٨ - انظر: ابن زَنجلة، حجّة القراءات، ٦٣٣.

١٢٩ - انظرُ: القيسي، الكشف عنّ وجوه القراءات، ٢ / ٣٦٧، والقرطبي، الجامع لأحكام القرآن، ١٩ / ٢٧٨.

١٣٠ - انظر: الأندلسي، تفسير البحر المحيط، ١ / ٣١٧-٣١٨.

والبدل والنعت والتوكيد) فقط وإنما نقصد كل ما يتبع ما قبله وينبني عليه في الإعراب كتبعية الجواب للشرط وتبعية جواب الاستفهام لاسم الاستفهام... وغيرها.

ونجد أحياناً أن ابن كثير يقرأ على الإتباع، في حين تكون قراءة حفص على الاستئناف، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ وَإِن تُبَدُواْ مَا فِي ٓ أَنفُسِكُمْ أَوَ تُخَفُوهُ يُحَاسِبُكُم الاستئناف، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ وَإِن تُبَدُواْ مَا فِي ٓ أَنفُسِكُمْ أَوَ تُخَفُوهُ يُحَاسِبُكُم لِاستئناف، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ وَإِن تُبَدُواْ مَا فِي آنَهُ فَيَعَنِ اللهِ عَلَى الفعلين اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِل

وفي قوله تعالى: ﴿ وَسَخَرَ لَكُمُ ٱلْيَلَ وَٱلنَّهَارَ وَٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرُّ وَٱلنُّجُومُ مُسَخَّرَتُ بِأَمْرِهِ ۗ ﴾ (النحل١٢)، وهنا تكون جملة (والنجوم مسخراتٌ) مستأنفة، وقرأ ابن كثير والنجومَ مسخراتِ بالنصب عطفاً على الليل. (١٣٣)

وفي قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّ هَانِهِ أُمَّتُكُم أُمَّةً وَابِدَةً وَأَنَّا رَبُّكُمْ فَأَنَّقُونِ ﴾ (المؤمنون٥٠). قرأ ابن كثير وأنَّ (١٣٤) بفتح الهمزة. على معنى لأن، فهي تفسير لما قبلها وهي عند سيبويه: » متعلقة بقوله: (فاتقون)، والتقدير فاتقون لأن أمتكم واحدة » (١٣٥).... وقراءة حفص على الاستئناف والابتداء (١٣٦)...

وقوله تعالى: ﴿ وَإِنَّ اللهَ رَفِي وَرَبُكُمُ فَاعَبُدُوهُ هَذَا صِرَطُّ مُّسْتَقِيمٌ ﴾ (مريم ٣٦). قرأ ابن كثير وأنّ (١٣٧) بفتح الهمزة، على أنه معطوف على (وأوصاني بالصلاة والزكاة) أو على (وإذا قضى الله أمراً) فالمصدر المؤول في موضع نصب، وأما القراءة

١٣١ - انظر: ابن زنجلة، حجة القراءات، ١٥٢، العكبري، إملاء ما من به الرحمن، ١ / ١٢١.

١٣٢ - انظر: السمرقندي، بحر العلوم، ١ / ٢١٣.

١٣٣ - انظر: الأندلسي، تفسير البحر المحيط، ٥ / ٤٦٥.

١٣٤ - انظر: الداني، التيسير، ١٠٧، والدمياطي، اتحاف فضلاء البشر، ٣١٩.

١٣٥ - انظر: انظر: القرطبي، تفسير القرطبي، ١٢٣ / ١٢٣.

١٣٦ - انظر: ابن زنجلة، حبَّجة القراءات، ٨٨٨، والزمخشري، الكشاف، ٣/ ١٩٣.

١٣٧ - انظر: القيسي، الكشف عن وجوه القراءات، ٢ / ٨٩، والعكبري، إملاء ما من به الرحمن، ٢ / ١١٤.

بالكسر فعلى الاستئناف (١٣٨) وقد تكون قراءة ابن كثير بفتح الهمزة على معنى لأن (١٣٩) وهذا لا يخرجها عن كونها تابعة لما قبلها مفسرة له.

وفي مواضع أخرى كان العكس، إذ جاءت قراءة حفص على الإتباع وقراءة ابن كثير على الاستئناف، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ رَحْمَةً مِّن رَبِّكَ ۚ إِنَّهُ، هُو السَّمِيعُ الْعَلِيمُ ابن كثير رَبِّ السَّمَوَتِ وَاللَّرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَّ أَإِن كُنتُم مُّوقِنِينَ ﴾ (الدخان ٦و٧). قرأ ابن كثير ربُّ بالرفع (١٤٠٠). على أنه خبر لمبتدأ محذوف والتقدير، هو رب، وقراءة الجرعلى البدلية من (ربك) (١٤٠٠).

وفي قوله تعالى: ﴿ أَمْ حَسِبَ الَّذِينَ اَجْتَرَحُواْ السَّيِّعَاتِ أَن نَجَعَلَهُمْ كَالَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَتِ سَوَاءً مَعَيَاهُمْ وَمَمَاتُهُمْ سَاءً مَا يَعَكُمُونَ ﴾ (الجاثية ٢١) ففي قراءة حفص (سواءً) بالنصب على الحال أو المفعولية (مفعول ثان لنجعلهم) وقرأ ابن كثير سواءً بالرفع على الاستئناف على أنها خبر مقدم ومحياهم مبتدأ مؤخر (١٤٢).

وفي قوله تعالى: ﴿ أَنَدَعُونَ بَعُلَا وَتَذَرُونَ أَحْسَنَ ٱلْخَالِقِينَ ﴿ اللَّهُ رَبُّكُمُ وَرَبَّ ءَابَآبِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُم وربُ بالرفع (١٤٣) على أنه جملة الأُوّلِينَ ﴾ (الصافات ١٢٦) قرأ ابن كثير الله ربُّكم وربُ بالرفع قوله: ﴿ فَانظُر كَيْفَ مستأنفةٌ. وقراءة النصب على البدلية من (أحسن) (١٤٤). وفي قوله: ﴿ فَانظُر كَيْفَ كَانَ عَنْقِبَةُ مَكْرِهِمْ أَنَا دَمَّرْنَكُمْ مُ وَقَوْمَهُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ (النمل ٥١). قرأ ابن كثير إنّا بكسر الهمزة (١٤٥). على الاستئناف وقراءة النصب على البدلية من عاقبة (١٤٦).

١٣٨ - انظر: ابن زنجلة، حجة القراءات، ٤٤٤.

١٣٩ - انظر: الأندلسي، تفسير البحر المحيط، ٦/ ١٧٩.

١٤٠ - انظر: ابن خالوّيه، حجة القراءات، ٣٢٤، النحاس، إعراب القرآن، ٣ / ١٠٨.

۱٤۱-انظر: الإدريسي، أحمد بن محمد(١٢٢٤هـ)، البحر المديد، دار الكتب العلمية-بيروت، ٢٠٠٢م، ٧/ ١٢.

١٤٢ - انظر: القرطبي، تفسير القرطبي، ١٦ / ١٦٥، الأندلسي، تفسير البحر المحيط، ٨ / ٤٧.

١٤٣ - انظر: الفراء، معانى القرآن، ٢ / ٣٩٢، وابن الجزرى، النشر في القراءات العشر، ٢ / ٣٦٠ .

١٤٤ - انظر: الإدريسي، البحر المديد، ٦ / ٢٨٦.

١٤٥ - انظر: النحاس، أعراب القرآن، ٢ / ٥٢٨، والدمياطي، إتحاف فضلاء البشر، ٣٣٨.

١٤٦ - انظر: ابن عاشور، التحرير والتنوير، ١٩ / ٢٨٥.

وفي قوله تعالى: ﴿ تَبَارَكَ ٱلَّذِيَ إِن شَاءَ جَعَلَ لَكَ خَيْرًا مِّن ذَلِكَ جَنَّتِ تَجَرِّي مِن تَعَيِّهَا ٱلْأَنْهَارُ وَيَجْعَلَ لَكَ قُصُورًا ﴾ (الفرقان١٠) قرأ ابن كثير ويجعلُ (١٤٠٠) بالرفع على الاستئناف، ويجوز أن يكون معطوفاً على محل جواب الشرط (جعل) (١٤٨٠).

وفي قوله: ﴿ وَيَذِرُؤُا عَنَهَا ٱلْعَذَابَ أَن تَشْهَدَ أَرْبَعَ شَهَدَاتٍ بِاللّهِ إِنَّهُ لَمِنَ ٱلْكَاذِبِينَ ﴿ وَلَا اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللهُ وَلَا اللّهُ وَالْحَامِسَةُ أَنَّ عَضَبَ اللّهِ عَلَيْهَا إِن كَانَ مِنَ ٱلصَّدِقِينَ ﴾ (النور ٨ و ٩). قرأ ابن كثير والخامسة بالرفع على الاستئناف (١٤٩). وقراءة النصب على العطف أي وتشهد الشهادة الخامسة (١٥٠).

﴿ وَلَا يَأْمُرُكُمُ أَن تَنَجُذُوا الْلَكَتِكَةَ وَالنَّبِيِّنَ أَرْبَابًا أَيَأْمُرُكُم بِالْكُفْرِ بَعْدَإِذْ أَنتُم مُسْلِمُونَ ﴾ (آل عمران ٨٠) قرأ ابن كثير ولا يأمركم برفع يأمر (١٥١) على الاستئناف. أما القراءة بالنصب فعلى أن الفعل معطوف على (يأتيه) المنصوب في الآية التي قبلها (١٥٢) في قوله تعالى: ﴿ مَا كَانَ لِبَشَرٍ أَن يُؤْتِيهُ اللَّهُ الْكِتَنَبَ وَالْخُكُمُ وَالنُّهُوَةَ ﴾.

وفي قوله تعالى: ﴿ وَكُنْبَنَا عَلَيْهِمْ فِيهَا أَنَّ ٱلنَّفْسَ بِٱلنَّفْسِ وَٱلْعَيْنَ بِٱلْعَيْنِ وَٱلْأَنْفَ بِٱلْأَنْفِ وَٱلْأُذُنِ فِٱلسِّنَ بِٱلسِّنَ بِٱلسِّنِ وَٱلْجُرُوحَ قِصَاصُ ﴾ (المائدة ٤٥). قرأ ابن كثير: والجروحُ قصاصُ (١٥٣) على الاستئناف وقراءة النصب على العطف. (١٥٤)

# الاختلاف في المتبوع

وهنا تكون القراءتان على الإتباع لكنهما تختلفان في المتبوع ومن ذلك قوله

١٤٧ - انظر: ابن مجاهد، السبعة في القراءات، ٤٦٢، والرازي، مفاتيح الغيب، ٢٤ / ٥٤.

١٤٨ - انظر: ابن عادل الدمشقي، اللباب في علوم الكتاب، ١٤ / ٤٨٥ -٤٨٦.

١٤٩ - انظر: الداني، التيسير، ١٠٨، وابن الجزري، النشر في القراءات العشر، ٢ / ٣٣١.

١٥٠ - انظر: الأندلسي، تفسير البحر المحيط، ٦/ ٣٩٩، وأبًا السعود، محمد العمادي، (ت ٩٨٢هـ) إرشاد العقل السليم إلى مزايا القرآن الكريم، دار إحياء التراث العربي-بيروت، ٦/ ١٥٩.

١٥١ - انظر: ابن مجاهد، السبعة في القراءات، ٢١٣، والقرطبي، الجامع لأحكام القرآن، ٤ / ١٢٣.

١٥٢ - انظر: القرطبي، تفسير القرطبي، ٤ / ١٢٣.

١٥٣ - انظر: الفراء، معانى القرآن، ١ موانن، وابن زنجلة، حجة القراءات، ٢٢٦.

١٥٤ – انظر: ابن عادل الدمشقي، التحرير والتنوير، ٦ / ٢١٥.

تعالى: ﴿ مَن ذَا اللَّذِى يُقْرِضُ اللَّهَ قَرْضًا حَسَنًا فَيُضَعِفَهُ لَهُ ﴾ (البقرة ٢٤٥) قرأ حفص بنصب الفعل يضاعف على أنه مبني على الاستفهام أي إنه جاء جواباً لاستفهام وهذه الفاء السببية ، أما قراءة ابن كثير ف (يضاعفُه) برفع الفعل (١٥٥٠) ، ولها وجهان: أن يكون معطوفا على (يقرض) أو أن تكون الفاء استئنافية والفعل مستأنف (٢٥٠١).

وفي قوله تعالى: ﴿ يُرْسَلُ عَلَيْكُما شُوَاظُ مِّن نَّارٍ وَنُحَاسُ فَلَا تَنْصَرَانِ ﴾ (الرحمن ٣٥). قرأ ابن كثير ونحاس (١٥٥) بالجر عطفاً على نارٍ وقراءة الرفع بالعطف على شواظ (١٥٥).

وفي قوله تعالى: ﴿ يُحَكَّلُونَ فِيهَا مِنْ أَسَاوِرَ مِن ذَهَبٍ وَلُؤُلُوًا ﴾ (الحج ٢٣). وكذلك في فاطر (٣٣) قرأ ابن كثير ولؤلؤ بالجر (١٥٩) عطفاً على (ذهبٍ) وقراءة النصب عطفاً على محل (من أساور) (١٦٠٠).

وفي قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوۤا إِذَا قُمۡتُمۡ إِلَى الصَّلَوۡةِ فَاعۡسِلُواْ وُجُوهَكُمۡ وَأَرۡجُلَكُمُ إِلَى الطَّلَوٰةِ الْعَسِلُواْ وُجُوهَكُمۡ وَأَرۡجُلَكُمُ إِلَى الْمَرَافِقِ وَامۡسَحُواْ بِرُءُوسِكُمۡ وَأَرۡجُلَكُمُ ﴾ (المائدة ٦). قرأ ابن كثير وأرجلكم بالجرعطفاً على رؤوس أو بالجرعلى المجاورة وقراءة النصب بالعطف على وجوه (١٦١).

وفي قوله تعالى: ﴿ عَلِيمُهُمْ ثِيَابُ سُنُهُ وَالسَّتَهُرَقُ ﴾ (الإنسان ٢١). قرأ ابن كثير خضر بالجر (١٦٢) نعتاً لسندس أو على المجاورة، وقراءة الرفع على أنه نعت لثناب (١٦٣).

١٥٥ - انظر: العكبري، إملاء ما من به الرحمن، ١ / ١٠٢، والدمياطي، إتحاف فضلاء البشر، ١٥٩.

١٥٦ - انظر: النيسابوري، الكشف والبيان، ٢ / ٢٠٦.

١٥٧ - انظر: النحاس، إعراب القرآن، ٣/ ٣٠٩، والدمياطي، إتحاف فضلاء البشر، ٤٠٦.

١٥٨ - انظر: الإدريسي، البحر المديد ٧/ ٤٠٩.

١٥٩ - انظر: ابن خالويُّه، حجة القراءات، ٢٥٢، وابن زنجلة، حجة القراءات، ٤٧٤.

١٦٠ - انظر: ابن زنجلة حجة القراءات، ٤٧٤، والسمرقندي، بحر العلوم، ٣ / ١٠٣.

١٦١ - انظر: القرطبي، تفسير القرطبي، ٦ / ٩١ - ٩٤.

١٦٢ - انظر: الداني، التيسير، ١٣٨، والرازي، مفاتيح الغيب، ٣٠ / ٢٥٣.

١٦٣ – انظر: ابن عاشور، الحرير والتنوير، ٢٩ / ٣٧٠.

#### الإضافة وعدمها

تختلف القراءات أحياناً في إضافة اسم لما بعده أو فكه عنه، فقد قرأ ابن كثير بالإضافة في مواضع كثيرة منها ما في قوله تعالى: )﴿ وَمَن قَنْلَهُ مِنكُم مُّتَعَمِّدًا فَجَزَآءٌ مِثْلُ مَا قَنْلَ مِن النَّعَمِ ﴾ (المائدة ٩٥)، قرأ ابن كثير (فجزاءُ مثل) (١٦٤) بإضافة الجزاء إلى المثل، وعلى قراءة التنوين تكون (مثل) نعتاً لـ (جزاء) (١٦٥).

وفي قوله تعالى: ﴿ نَرْفَعُ دَرَجَتِ مَن نَشَاءً ﴾ (الأنعام ٨٣) و(يوسف ٧٦). قرأ ابن كثير درجات من نشاء (١٦٦) بإضافة درجات إلى (من) فتكون (درجات) مفعولاً به ويكون الرفع للدرجات، أما على قراءة النصب والتنوين فتكون (من) مفعولاً به ثانياً ودرجات مفعولاً به أول ويكون الرفع للإنسان. (١٦٧)

وفي قوله تعالى: ﴿ قُلْنَا اَحِمَلُ فِيهَا مِن كُلِّ زَوْجَيْنِ اَثَنَيْنِ وَأَهْلَكَ ﴾ (هود ٤٠). ومثلها في (المؤمنون ٢٧). قرأ ابن كثير من كلِّ زوجين (١٦٨) بإضافة كل إلى زوجين، على أن (اثنين) مفعول به وشبه الجملة (من كل) في محل نصب حال، والمعنى احمل من كل ذي ازدواج. وقراءة التنوين (من كلٍ) يكون (زوجين) هو المفعول به والمعنى احمل من كل حيوان زوجين (١٦٩).

وفي قوله تعالى: ﴿ أَوْ ءَاتِيكُم بِشِهَابٍ قَبَسِ لَعَلَّكُو تَصَطْلُونَ ﴾ (النمل٧). قرأ ابن كثير (بشهابِ قبس) (١٧٠٠) بالإضافة، على أنها إضافة بيانية؛ لأن الشهاب يكون قبساً وغيره، فالتقدير: شهابِ من قبس، أما قراءة التنوين فعلى أن (قبس) بدل

١٦٤ - انظر: ابن مجاهد، السبعة في القراءات، ٢٤٧، والعكبري، إملاء ما من به الرحمن، ١ / ٢٢٦.

١٦٥ - انظر: السمرقندي، بحر العلوم، ١ / ٤٤٠.

١٦٦ - انظر: القيسي، الكشف عن وُجُوه القراءات، ١ / ٤٣٧، الطبري، جامع البيان، ١١ / ٥٠٥.

١٦٧ - انظر: الرازي، مفاتيح الغيب، ١٣ / ٥٠.

١٦٨ - انظر: ابن مجاهد، السبعة في القراءات، ٣٣٣، وابن زنجلة، حجة القراءات، ٣٣٩.

١٦٩ - انظر: ابن عادل الدمشقي، اللباب في علوم الكتاب، ١٠ / ٤٨٦.

١٧٠ - انظر: ابن خالويه، حجة القراءات، ٢٦٩، والنحاس، إعراب القرآن، ٢ / ٥٠٨.

من شهاب (۱۷۱).

وفي قوله تعالى: ﴿ وَهُمْ مِن فَزَعَ يَوْمَ إِن مَنْ وَنَعَ يَوْمَ إِن عَلَمْ مِن فَزَعَ اللهِ مَن فَزعَ اللهِ م يومئذ بإضافة الفزع إلى ذلك اليوم (١٧٢١)، فهو أعم، فكأنهم آمنون من كل فزع يحدث في ذلك اليوم، أما قراءة التنوين (فزع) فكأنهم آمنون من فزع دون فزع . (١٧٢١)

وفي قوله تعالى: ﴿ إِنَّا زَبَّنَّا ٱلسَّمَاءَ ٱلدُّنِيَا بِزِينَةٍ ٱلْكُواكِبِ ﴾ (الصافات٦). قرأ ابن كثير (بزينة الكواكب) بإضافة الزينة إلى الكواكب، وقد تكون الإضافة لفظية من إضافة المصدر إلى فاعله أو مفعوله وقد تكون بيانية على أن الكواكب شيء مما يزيّن به، وفي قراءة التنوين تكون الكواكب بدلاً من (زينة)(١٧٤).

ومما عكست فيه القضية حيث قرأ حفص بالإضافة وفكها ابن كثير قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا اللَّذِينَ ءَامَنُوا كُونُوا أَضَارَ اللَّهِ ﴿ (الصف ١٤). قرأ ابن كثير أنصاراً للله ﴿ واللامُ يُحتملِ أَنْ تكونَ مزيدةً في المفعول للتقوية لكون العامل فَرْعاً، إذ الأصلُ: أنصاراً للله ، وأنْ تكون غيرَ مزيدة ، ويكونَ الجارُّ والمجرورُ نعتاً لـ ﴿ أَنْصاراً » والأولُ أظهر . وأمَّا قراءةُ الإضافةِ ففرعُ الأصل المذكورِ . ويؤيِّدُ قراءةَ الإضافةِ الإجماعُ عليها في قوله: (نَحْنُ أَنصَارُ اللهِ ) (١٧٥).

وفي قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ بَلِغُ أَمْرِهِ ۚ ﴾ (الطلاق٣). قرأ ابن كثير بالغُ أمره بفك الإضافة وتنوين (بالغ) ونصب (أمر)(١٧٦) بمعنى: مبلغُ ما يريد، أما قراءة الإضافة

١٧١ - انظر: ابن عادل الدمشقي، اللباب في علوم الكتاب، ١٥ / ١١١.

١٧٢ - انظر: ابن مجاهد، السبعة في القراءات، ٤٨٧، الطبري، جامع البيان، ١٩ / ٥١٠.

١٧٣ - انظر: البغوي، الحسين بن مسعود (ت ٥١٦هـ) معالم التنزيل، تحقيق محمد النمر وعثمان ضمرية وسليمان الحرش، دار طيبة للنشر والتوزيع، ط٤، ١٩٩٧م.

١٧٤ - انظر: الأندلسي، تفسير البحر المحيط، ٧ / ٣٣٨.

١٧٥ - انظر: السمين ألحلبي، الدر المصون، ١٣ / ٣٩٦.

١٧٦ - انظر: ابن زنجلة، حجة القراءات، ٧١٢، والقيسي، الكشف عن وجوه القراءات، ٢ / ٣٢٤.

فعلى معنى: منفذ أمره. (١٧٧)

وفي قوله تعالى: ﴿ ذَالِكُمْ وَأَنَ ٱللَّهَ مُوهِنُ كَيْدِ ٱلْكَنفِرِينَ ﴾ (الأنفال ١٨). قرأ ابن كثير (موهنٌ كيد) (١٧٠) بفك الإضافة، فتكون (كيد) مفعولاً به لموهن والإضافة هنا لفظية للتخفيف (١٧٩).

### المنوع من الصرف

اختلفت قراءة ابن كثير عن غيره في أنه كان يمنع بعض الأسماء من الصرف في حين تكون قراءة حفص بالصرف، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ وَثَمُودُ وَقَوْمُ لُوطٍ وَأَصَّكُ لَنَيْكَ الْأَخْزَابُ ﴾ (ص١٦). قرأ ابن كثير ليكة بمنعها بفتح التاء (١٠٠٠)، وهي قراءة نافع وابن عامر أيضاً، وقد طعن في هذه القراءة المبرد وابن قتيبة والزجاج وأبو علي الفارسي والنحاس، وتبعهم الزمخشري، مدعين أنها (الأيكة) وهي مبدوءة بأل التعريف، وأن القراء قد وهموا وظنوا اللام من بنية الكلمة، محتجين بأن مادة (ل ي ك) لم يوجد منها تركيب، ويرد عليهم أبو حيان الأندلسي بقوله: وهذه نزغة اعتزالية، يعتقدون أن بعض القراءة بالرأي لا بالرواية، وهذه قراءة متواترة لا يمكن الطعن فيها، ويقرب إنكارها من الردّة، والعياذ بالله. أما نافع، فقرأ على سبعين من التابعين، وهم عرب فصحاء، ثم قراءة أهل المدينة قاطبة. وأما ابن كثير، فقرأ على سادة التابعين عمن كان بمكة، كمجاهد وغيره، وقد قرأ عليه إمام البصرة أبو عمرو بن العلاء، وسأله بعض كمجاهد وغيره، وقد قرأ عليه إمام البصرة أبو عمرو بن العلاء، وسأله بعض على ابن كثير بعدما ختمت على ابن كثير بعدما ختمت على مجاهد، وكان ابن كثير أعلم من مجاهد باللغة. قال أبو عمرو : ولم يكن على مجاهد، وكان ابن كثير أعلم من مجاهد باللغة. قال أبو عمرو : ولم يكن

١٧٧ - انظر: الإدريسي، البحرالمديد، ٨/ ١٠٠.

١٧٨ - انظر: الفراء، معاني القرآن، ١ / ٤٠٦، وابن زنجلة، حجة القراءات، ٣٠٩.

١٧٩ - انظر: النيسابوري، الكشف والبيان، ٤/ ٣٤٠.

١٨٠ - انظر: والداني، التيسير، ١١١، والقيسي، الكشف عن وجوه القراءات، ٢ / ٣٢.

بين القراءتين كبير يعني خلافاً. وأما ابن عامر فهو إمام أهل الشام، وهو عربي قح، قد سبق اللحن، أخذ عن عثمان، وعن أبي الدرداء وغيرهما. فهذه أمصار ثلاثة اجتمعت على هذه القراءة الحرمان مكة والمدينة والشام، وأما كون هذه المادّة مفقودة في لسان العرب، فإن صح ذلك كانت الكلمة عجمية، ومواد كلام العجم مخالفة في كثير مواد كلام العرب، فيكون قد اجتمع على منع صرفها العلمية والعجمة والتأنيث». (۱۸۱۱) وقد اقتبسنا نصه كاملاً لأهميته في الرد على من يطعنون في القراءات.

ومما منعه ابن كثير من الصرف (طوى) في (النازعات ١٦) و (طه ١٢). قرأ ابن كثير طوى بغير تنوين (١٨٢) فمنعه من الصرف على تأويل (بقعة) فهو علم لمؤنث، ومن نون فأوله بـ (مكان) (١٨٣).

و (سبأ) في (النمل ٢٢) (١٨٤) على أنه اسم للقبيلة أو البقعة، فاجتمع فيه العلمية والتأنيث، ومن نونه جعله اسما للحي. (١٨٥) و (عزير) في (التوبة ٣٠) (١٨١) للعجمة وهي قراءة الجمهور، أما قراءة التنوين فعلى أنه عربي بدليل دخول التصغير (١٨٠).

ومما قرأه ابن كثير مصروفاً وقرأه حفص ممنوعاً من الصرف قوله تعالى: ﴿ وَيُطَافُ عَلَيْهِم عِانِيَةٍ مِّن فِضَةٍ وَأَكُوابِ كَانَتُ قَوَارِيرًا ﴾ (الإنسان ١٥). قرأ ابن كثير وصلاً بتنوين الفتح ووقفاً بالألف (١٨٠٠)، على أنه مصروف، «فلمن نون وصرف وجهان أحدهما : أن الأخفش قال : قد سمعنا من العرب صرف جميع ما لا ينصرف، قال : وهذا

١٨١ - انظر: الأندلسي، تفسير البحر المحيط، ٧/ ٣٦.

١٨٢ - انظر: ابن مجاهد، السبعة في القراءات، ٦٧١، النحاس، إعراب القرآن، ٣/ ٦١٩.

١٨٣ - انظر: أبا السعود، إرشاد العقل السليم، ٦ / ٧.

١٨٤ - انظر: ابن خالويه، حجة القراءات، ٢٧٠، والقيسي، الكشف عن وجوه القراءات، ٢ / ١٥٥.

١٨٥ - انظر: ابن عادل الدمشقى، اللباب في علوم الكتاب، ١٥ / ١٣٧.

١٨٦ - انظر: ابن زنجلة، حجة القراءات، ٣١٧، العكبري، إملاء ما من به الرحمن، ٢ / ١٣.

١٨٧ - انظر: ابن عاشور، التحرير والتنوير، ١٠ / ١٦٨.

١٨٨ - انظر: الفراء، معاني القرآن، ٣/ ٢١٤، والقرطبي، الجامع لأحكام القرآن، ١٩ / ١٢٣، والدمياطي، إتحاف فضلاء البشر، ٤٢٩.

لغة الشعراء لأنهم اضطروا إليه في الشعر فصرفوه، فجرت ألسنتهم على ذلك، الثاني: أن هذه الجموع أشبهت الآحاد، لأنهم قالوا صواحبات يوسف، فلما جمعوه جمع الآحاد المنصرفة جعلوها في حكمها فصرفوها»(١٨٩).

وقوله تعالى: ﴿ وَأَنَّهُ وَ أَهَلُكَ عَادًا ٱلْأُولَىٰ ﴿ وَتَمُودَا فَاۤ ٱبْقَىٰ ﴾ (النجم٥٠ و٥١). وكذلك في (العنكبوت ٣٨) و(الفرقان ٣٨) و(هو د٦٨) قرأ ابن كثير ثموداً بالتنوين (١٩١٠)، بتأويل الحي وهو على قراءة ترك التنوين بتأويل القبيلة. (١٩١١)

وقوله تعالى: ﴿ مُمَّ أَرْسَلْنَا رُسُلْنَا تَتُرَا ﴾ (المؤمنون٤٤) قرأ ابن كثير تتراً بتنوين نصب (١٩٢) على أنه مصروف على أنه مصدر من قولك: وتريتر وترا، ثم أبدل من الواو تاء كما أُبدلت في تراث» أما القراءة بعدم الصرف فعلى أن ألفه ألف التأنيث مثل سكرى (١٩٣).

#### تمام كان ونقصانها

من وجوه اختلاف قراءة ابن كثير عن غيره اعتبار (كان) تامة أو ناقصة، فقد قرأ ابن كثير في بعض المواضع على أن كان تامة في حين كانت قراءة حفص على أنها ناقصة ومن ذلك قوله تعالى: ﴿إِلّا آن تَكُونَ تِجَرَةً حَاضِرَةً تَدِيرُونَهَا بَيْنَكُمُ ﴾ أنها ناقصة ومن ذلك قوله تعالى: ﴿إِلّا آن تَكُونَ تِجَرَدً على أنها فاعل لكان التامة، (البقرة ٢٨٢) قرأ ابن كثير تجارةٌ حاضرةٌ بالرفع (١٩٤) على أنها فاعل لكان التامة، ويرى الفراء أنه من الممكن أن تكون (كان) في قراءة ابن كثير ناقصة على أن اسمها (تجارة)، والخبر تديرونها، والتقدير: إلا أن تكون تجارة حاضرة دائرة بينكم. (١٩٥٠)

۱۸۹ - انظر: الرازي، مفاتيح الغيب، ۳۰ / ۲۱۳.

١٩٠- انظر: ابن مجاهد، السبعة في القراءات، ٦١٥، وابن الجزري، النشر في القراءات العشر، ٢ / ٢٨٩.

۱۹۱ - انظر: الألوسي، شهاب الدين (ت ۱۲۷۰هـ) روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني، عني بتصحيحه محمود شكري الألوسي، دار إحياء التراث العربي-بيروت، ۲۰ / ۱۰۸.

١٩٢ - انظر: الزمخشري، الكشَّاف، ٣ / ١٩٠، والرازي، مفاتيح الغيب، ٢٣ / ١٠٠.

١٩٣ - انظر: ابن خالويه، الحجة في القراءات السبع، ٢٥٧.

١٩٤ - انظر: النّحاس، إعراب القرّآن، ١/ ٣٠٠، والداني، التيسير، ٦٧.

١٩٥ - انظر: الرازي، مفاتيح الغيب، ٧ / ١٠٢.

ومثلها قوله تعالى: ﴿ إِلَّا أَن تَكُونَ بِجَكَرَةً عَن تَرَاضِ مِّنكُمُ ﴾ (النساء ٢٩) قرأ ابن كثير تجارةٌ بالرفع (١٩٦١) على أنها فاعل لكان التامة، على معنى: (إلا أن تقع تجارة) (١٩٧٠).

وفي قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَظْلِمُ مِثْقَالَ ذَرَّةً ۗ وَإِن تَكُ حَسَنَةً يُضَاعِفُهَا ﴾ (النساء ٤٠) قرأ ابن كثير حسنةٌ بالرفع على أنها فاعل لكان التامة. (١٩٨)

وفي قوله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ مَا فِ بُطُونِ هَهَذِهِ ٱلْأَنْعَمِ خَالِصَةٌ لِّذُكُورِنَا وَمُحَكَمُّ عَلَىٰ آذُوَاجِنَا وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ آذُوَاجِنَا وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى أَذُواجِنَا وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى أَنْهَا فَاعَلَ كَانَ التَّامَة. (١٩٩١)

#### لا النافية

وضع النحاة قواعد للنفي بلا، فإذا كانت (لا) نصاً في نفي الجنس عملت عمل (إنّ) فهي تنصب الاسم وترفع الخبر، أما إذا رفعت الاسم فهي تحتمل نفي الوحدة ونفي الجنس وهي حينئذ عاملة عمل ليس، ترفع الاسم وتنصب الخبر.

وقد قرأ ابن كثير في بعض المواضع على أن (لا) لنفي الجنس في حين أن قراءة حفص كانت برفع اسمها على أنها العاملة عمل ليس، فهي تحتمل نفي الجنس ونفي الوحدة، وذلك لأن المواضع التي اختلفت فيها القراءة تحتم أن المعنى لنفي الجنس، لعدم احتمالية نفي الوحدة، ومن ذلك في قوله تعالى: ﴿ يَلْنَرْعُونَ فِهَا كُأْسًا

١٩٦ - انظر: الأخفش، معاني القرآن، ١ / ٢٥٣، والقرطبي، الجامع لأحكام القرآن، ٥ / ١٥١.

١٩٧ - انظر: القرطبي، تفسير القرطبي، ٥ / ١٥١.

۱۹۸ - انظر: الزمخشري، الكشاف، ١ / ٥٤٣.

١٩٩ - انظر: الأندلسي، تفسير البحر المحيط، ٤ / ٢٣٥.

<sup>•</sup> ٢٠ - انظر: ابن عقيل، عبد الله بن عبد الرحمن (ت ٧٦٩هـ) شرح ابن عقيل على ألفية ابن مالك، تحقيق محمد محيي الدين عبد الحميد، دار التراث - القاهرة، ودار مصر للطباعة، وسعيد جودة السحار وشركاه، ط٠٢، ١٩٨٠م، ٢/٥.

لَا لَغُو فِهَا وَلَا تَأْثِيرٌ ﴾ (الطور ٢٣) قرأ ابن كثير لا لغو ولا تأثيم (٢٠١) بالبناء على الفتح على أن لا النافية للجنس. وقرأ الجمهور بالرفع فيهما على أن (لا) مشبهة بـ (ليس)، «وهما وجهان في نفي النكرة إذا كانت إرادة الواحد غير محتملة» (٢٠٢).

وفي قوله تعالى: ﴿ مِن قَبْلِ أَن يَأْتِى يَوْمٌ لَا بَيْعٌ فِيهِ وَلَا خُلَّةٌ وَلَا شَفَعَةٌ ﴾ (البقرة ٢٥٤) وكذلك (بيع وخلال) في (إبراهيم ٣١) قرأ ابن كثير: بيع -خلة - شفاعة - خلال - بالبناء على الفتح على أن لا النافية للجنس، وحملها على (إنّ) وفي قراءة الرفع تكون محمولة على (ليس). (٢٠٣)

وفي قوله تعالى: ﴿ فَمَن فَرَضَ فِيهِنَ ٱلْحَجَّ فَلَا رَفَثَ وَلَا فَسُوفَ وَلَا جِدَالَ فِي ٱلْحَجَّ ﴾ (البقرة ١٩٧). قرأ ابن كثير رفثٌ وفسوقٌ على أن (لا) عاملة عمل ليس (٢٠٤).

### اختلاف الإعراب بين الرفع والنصب

إن أكثر ما اختلفت فيه قراءة ابن كثير عن حفص في الإعراب المبني على غير ما سبق، كان بين الرفع والنصب ولا سيما في المصادر، فنجد أن ابن كثير يقرأ بالرفع في حين يقرأ حفص بالنصب، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَتُ أُمَّةً لَي مَنْهُمْ لِمَ تَعِظُونَ قَوْمًا اللهُ مُهْلِكُهُمْ أَوْ مُعَذِّبُهُمْ عَذَابًا شَدِيدًا قَالُوا مَعْذِرَةً إِلَى رَبِّكُم وَلَعَلَهُمْ يَنَقُونَ ﴾ وألأعراف ١٦٤). قرأ ابن كثير معذرة بالرفع (٢٠٠٠) على أنها خبر لمبتدأ محذوف، وهي قراءة الجمهور، أما من نصب فعلى المفعول له أي وعظنا للمعذرة، وقيل: هو مصدر أي نعتذر معذرة وقالهما الزمخشري. (٢٠٠٠)

٢٠١ - انظر: ابن مجاهد، السبعة في القراءات، ٦١٢، والطبري، جامع البيان، ٢٢ / ٤٧٥.

٢٠٢ - انظر: ابن عاشور، التحرير والتنوير، ٢٧ / ٥٤.

٢٠٣ - انظر: القرطبي، تفسير القرطبي، ٣/ ٢٦٧.

٢٠٤ - انظر: النحاس، إعراب القرآن، ١/ ٢٤٥، والداني، التيسير، ٦٤، والدمياطي، إتحاف فضلاء البشر، ١٣٥.

٢٠٥ - انظر: الفراء، معانى القرآن، ١ / ٣٩٨، وابن الجزري، النشر في القراءات العشر، ٢ / ٢٧٢.

٢٠٦ - انظر: الزمخشري، الكشاف، ٢ / ١٦١، والعكبري، التبيان في إعراب القرآن، ١ / ٦٠٠، والأندلسي، تفسير البحر المحيط، ٤١٠ / ٤١٠.

وقد اختار سيبويه الرفع لأنهم : "لم يريدُوا أن يَعتذروا اعتذاراً مستأنّفاً من أمر ليمُوا عليه ولكنّهم قيل لهم لم تَعظُونَ قَوْماً ؟ قالوا: مَوْعظتُنا مَعْذَرَةٌ إلَى رَبّكُم، ولو قال رجلٌ لرجلٍ معذرةً إلى الله وإليك من كذا وكذا يريد اعتذاراً لنَصَبَ "(٢٠٧).

وفي قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا النّاسُ إِنَّمَا بَغْيُكُمْ عَلَىٰ أَنفُسِكُم ۗ مَتَعَ الْحَيَوةِ الدُّنيَا ۗ ﴾ (يونس٢٣) قرأ ابن كثير متاعُ بالرفع (٢٠٨) خبراً لبغي، أو لمبتدأ مضمر محذوف، أي ذلك متاع الحياة الدنيا... ومن نصب «احتمل النصب فيه وجهين أحدهما أن تجعل على من صلة المصدر، فيكون الناصب للمتاع هو المصدر الذي هو البغي ويكون خبر المبتدأ محذوفاً وحسن حذفه لطول الكلام، ولأن بغيكم يدل على تبغون فيحسن الحذف لذلك، وهذا الخبر المقدر لو أظهرته لكان يكون مذموماً أو منهياً عنه والآخر أن تجعل (على) من قوله (على أنفسكم) خبر المبتدأ فإذا حملته على هذا، احتمل نصب متاع وجهين أحدهما تتمتعون متاعاً، فيدل انتصاب المصدر عليه والآخر أن تضمر تبغون لأن ما يجري مجرى ذكره قد تقدم، كأنه لو أظهر لكان تبغون متاع الحياة الدنيا» (٢٠٩).

وفي قوله تعالى: ﴿ يَسَ اللَّ وَٱلْقُرْءَانِ ٱلْحَكِيمِ اللَّ الْمُرْسَلِينَ اللَّهُ مَسْلِينَ اللَّهُ مَسْلِينَ اللَّهُ مَسْلِينَ اللَّهُ مَسْلَقِيمِ اللَّهُ اللَّهُ مَسْلَقِيمِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّ

۲۰۷–سیبویه، عمرو بن عثمان (۱۸۰هـ) الکتاب، تحقیق عبد السلام هارون، دار الجیل–بیروت، ۱۹۹۱م، ۱/ ۳۲۰.

۲۰۸ - انظر: ابن خالویه، حجة القراءات، ۱۸۱، والز مخشري، الكشاف، ۲ / ۲۳۲.

٢٠٩ - انظر: الزجاج، أبو إسحاق إبراهيم (ت ٣١١هـ)، إعراب القرآن المنسوب للزجاج، تحقيق إبراهيم الأبياري، دار الكتب الإسلامية ودار الكتاب المصري ودار الكتاب اللبناني، ١/ ١٨٥، والعكبري، التبيان في إعراب القرآن، ٢/ ٦٧٠.

٢١٠ - انظر: القيسي، الكشف عن وجوه القراءات، ٢ / ٢١٤، والدمياطي، إتحاف فضلاء البشر، ٣٦٣.

تنزيل. (۲۱۱)

وفي قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ يُتَوَفَّونَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَجًا وَصِيَّةً لِأَزْوَجِهِم مَّتَاعًا إِلَى ٱلْحَوْلِ ﴾ (البقرة ٢٤٠). قرأ ابن كثير وصيةٌ (٢١٢) بالرفع على أنه مبتدأ والخبر محذوف تقديره (عليكم) وقراءة النصب على أنه مصدر منصوب على الأمر (٢١٣).

وفي قوله تعالى: ﴿ ذَلِكَ عِيسَى ٱبْنُ مَرْيَمَ قَوْلَكَ ٱلْحَقِّ ٱلَّذِى فِيهِ يَمْتَرُونَ ﴾ (مريم ٣٤) قرأ ابن كثير قولُ بالرفع (٢١٤) على أنه صفة لعيسى أو خبر لمبتدأ محذوف، أما قراءة النصب فعلى أنه حال أو مصدر والتقدير أقول قولَ (٢١٥).

وفي قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ إِنَّمَا اتَّخَذَثُر مِن دُونِ اللَّهِ أَوْثَنَا مَّوَدَّةَ بَيْنِكُمْ ﴾ (العنكبوت٢٥) قرأ ابن كثير مودة (٢١٢) بالرفع على أن (ما) اسم موصول، وهي اسم إنّ، ومودة خبرها، أو أن مودة خبر لمبتدأ محذوف، تقديره هي مودة، ومن نصب جعلها مفعولاً لأجله (٢١٧).

وفي قوله تعالى: ﴿ ثُمُّرَكَانَ عَنِقِبَةَ ٱلَّذِينَ أَسَّعُواْ ٱلسُّوَاَيَ أَنَ كَذَبُواْ بِعَايَتِ ٱللَّهِ ﴾ (الروم ١٠) قرأ ابن كثير عاقبةُ برفع (عاقبة) (٢١٨) على أنها اسم كان، وقرأه النصب على أنها خبر كَانَ مقدم على اسمها وهو استعمال كثير (٢١٩).

٢١١- انظر: النحاس، إعراب القرآن ٥/ ٤٧٤، والقيسي، مكي بن أبي طالب (ت٤٣٧هـ) مشكل إعراب القرآن، تحقيق حاتم الضامن، مؤسسة الرسالة-بيروت، ١٩٨٥م، ٢/ ٥٩٩.

٢١٢ - انظر: الداني، التيسير، ٦٤، والعكبري، إملاء ما من به الرحمن، ١ / ١٠١.

٢١٣ - انظر: الأخفش، معاني القرآن، ١ / ١٩٣، وابن زنجلة، حجة القراءات، ١٣٨.

٢١٤ - انظر: ابن مجاهد، السّبعة في القراءات، ٤٠٩، والطبري، جامع البيان، ١٨ / ١٩٤.

٢١٥- انظر: القرطبي، تفسير القرطّبي، ١١ / ١٠٥-١٠٦.

٢١٦ - انظر: الفراء، معانى القرآن، ٢ / ٣١٥، والقيسى، الكشف عن وجوه القراءات، ٢ / ١٧٨.

٢١٧ - انظر: القيسى، مشكل إعراب القرآن، ٢ / ٥٥٢ -٥٥٣.

٢١٨ - انظر: ابن مجاهد، السبعة في القراءات، ٥٠٦، ابن زنجلة، حجة القراءات، ٥٥٦.

٢١٩ – انظر: ابن عاشور، التحرير والتنوير، ٢١ / ٦٠.

وفي قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَيَصُدُّونَ عَن سَكِيلِ ٱللَّهِ وَٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ ٱلَّذِي جَعَلْنَهُ لِلنَّاسِ سَوَآءً ٱلْعَنكِفُ فِيهِ وَٱلْبَادِ ﴾ (الحج ٢٥) قرأ ابن كثير سواءٌ بالرفع (٢٢٠)، على أنه خبر ابتداء مقدم تقديره العاكف والبادي فيه سواء، ومن قرأ بالنصب جعله مصدرا عمل فيه معنى جعلنا كأنه قال سويناه للناس سواء ويرفع العاكف به أي مستويا فيه العاكف (٢٢٠).

وفي قوله تعالى: ﴿ فَشَهَدَةُ أَحَدِهِمْ أَرْبَعُ شَهَدَتِ إِللَّهِ إِنَّهُ لَمِنَ ٱلصَّدِقِينَ ﴾ (النور ٦) قرأ ابن كثير أربع بالنصب (٢٢٢) على المصدر. والعاملُ فيه «شهادة» فالناصبُ للمصدر مصدرٌ مثله، وقراءة الرفع على أنها خبرُ المبتدأ (فشهادة). (٢٢٣)

۲۲۰ انظر: الطبري، جامع البيان، ۱۸ / ۱۹۵، والز مخشري، الكشاف، ۳ / ۱۰.

٢٢١ - انظر: القيسي، مشكل إعراب القرآن، ٢ / ٤٩٠.

٢٢٢ - انظر: ابن خالويه، حجة القراءات، ٢٦٠، والقيسي، الكشف عن وجوه القراءات، ٢ / ١٣٤.

٢٢٣ - انظر: ابن زنجلة، الحجة في القراءات، ٢٦٠، والسمين الحلبي، الدر المصون، ١١ / ٨٢.

#### مصادر البحث ومراجعه

- ۱- الأخفش، سعيد بن مسعدة (ت ٢١٥ هـ)، معاني القرآن، تحقيق تحقيق هدى
   قراعة، مكتبة الخانجي بالقاهرة، ١٩٩٠م.
- ۲- الإدريسي، أحمد بن محمد (۱۲۲۶ هـ)، البحر المديد، دار الكتب العلمية بيروت، ۲۰۰۲ م.
- ٣- استيتية، سيمير، تحليل الظواهر الصوتية في قراءة ابن كثير، مجلة جامعة أم
   القرى، السنة السابعة، العدد التاسع، ١٩٩٤م.
- ٤- الألوسي، شهاب الدين (ت ١٢٧٠ هـ) روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني، عني بتصحيحه محمود شكري الألوسي، دار إحياء التراث العربي-بيروت.
- ٥- الأندلسي، أبو حيان (ت ٧٤٥هـ)، تفسير البحر المحيط، تحقيق: عادل أحمد عبد الموجود وعلي محمد معوض، دار الكتب العلمية-بيروت، ط١، ٢٠٠١م.
- ٦- الباقولي، علي بن الحسين (ت ٣٤٥ هـ) إعراب القرآن المنسوب للزجاج،
   تحقيق إبراهيم الأبياري، دار الكتاب المصري القاهرة ودار الكتب اللبنانية
   بيروت القاهرة / بيروت، ١٩٩٩م.
- ۷- البغوي، الحسين بن مسعود (ت ٥١٦هـ) معالم التنزيل، تحقيق محمد النمر
   وعثمان ضمرية وسليمان الحرش، دار طيبة للنشر والتوزيع، ط٤، ١٩٩٧م.
- ٨- البقاعي، برهان الدين (ت ٨٨٥هـ) نظم الدرر في تناسب الآيات والسور،
   تحقيق عبد الرزاق المهدي، دار الكتب العلمية-بيروت، ١٩٩٤م.

- 9- ابن الجزري، محمد بن محمد (ATT هـ) النشر في القراءات العشر، عني بتصحيحه محمد الضباع، دار الكتب العلمية-بيروت.
- ١٠- ابن الجزري، محمد بن محمد (٨٣٣هـ)، غاية النهاية في طبقات القراء، دار الكتب العلمية-بيروت، ١٩٨٣م.
- ۱۱- ابن خالویه، الحسین بن أحمد (ت ۳۷۰ هـ) الحجة في القراءات السبع، تحقیق عبد العال مکرم، دار الشروق-بیروت، ۱۹۷۷.
- ١٢-الداني، عثمان بن سعيد (ت ٤٤٤ هـ)، التيسير في القراءات السبع، تحقيق أوتو برتزل، دار الكتاب العربي-بيروت، ١٩٨٤م.
- ١٣ الدمياطي، أحمد بن محمد (ت ١١١٧ه)، إتحاف فضلاء البشر في القراءات الأربع عشر، صححه محمد الضباع، ١٩٥٣ هـ مصر.
- 14-الذهبي، محمد بن أحمد (ت ٧٨٤ هـ)، معرفة القراء الكبار، تحقيق أحمد خان، مركز الملك فيصل للدراسات الإسلامية، ١٤١٨هـ.
- ١٥-الرازي، فخر الدين (ت ٢٠٤ هـ)، مفاتيح الغيب، دار الكتب العلمية-بيروت، ٢٠٠٠م.
- 17-الزمخشري، أبو القاسم محمود (ت ٥٣٨ هـ) الكشاف عن حقائق التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل، تحقيق عبد الرزاق المهدي، دار إحياء التراث العربي-بيروت.
- ۱۷ ابن زنجلة، عبد الرحمن بن محمد (ت ٤٠٣ هـ)، حجة القراءات، تحقيق سعيد الأفغاني، مؤسسة الرسالة بيروت، ١٩٨٢ م.
- ١٨ أبو السعود، محمد العمادي، (ت ٩٨٢ هـ) إرشاد العقل السليم إلى مزايا

- القرآن الكريم، دار إحياء التراث العربي-بيروت.
- 19- السمرقندي، أبو الليث (ت٣٧٣هـ)، بحر العلوم، تحقيق محمود مطرجي، دار الفكر-بيروت.
- ٢٠-السمين الحلبي، أحمد بن يوسف (ت ٧٥٦ هـ)، الدر المصون في علوم
   الكتاب المكنون، تحقيق علي معوض وآخرين، دار الكتب العلمية-بيروت،
   ط١، ١٩٩٤م.
- ۲۱-سيبويه، عمرو بن عثمان (۱۸۰ هـ) الكتاب، تحقيق عبد السلام هارون، دار الجيل-بيروت، ۱۹۹۱م.
- ٢٢-الطبري، محمد بن جرير (ت ٣١٠ هـ) جامع البيان، تحقيق أحمد شاكر، مؤسسة الرسالة، ٢٠٠٠م.
- ٢٣-الطوسي، أبو جعفر محمد (ت ٤٦٠ هـ)، التبيان في تفسير القرآن، تحقيق وتصحيح أحمد العاملي، دار إحياء التراث.
- ٢٤- ابن عادل الدمشقي، أبو حفص سراج الدين (ت ٧٧٥ هـ) اللباب في علوم الكتاب، تحقيق عادل أحمد وعلي معوض، دار الكتب العلمية-بيروت، ١٩٩٨م.
- 70- ابن عقيل، عبد الله بن عبد الرحمن (ت ٧٦٩هـ) شرح ابن عقيل على ألفية ابن مالك، تحقيق محمد محيي الدين عبد الحميد، دار التراث القاهرة، ودار مصر للطباعة، وسعيد جودة السحار وشركاه، ط٠٢، ١٩٨٠م.
- ٢٦-العكبري، أبو البقاء (ت ٦١٦هـ) إملاء ما من به الرحمن، من وجوه الإعراب والقراءات في جميع القرآن، دار الكتب العلمية-بيروت، ١٩٧٩م.

- ۲۷-الفراء، يحيى بن زياد (ت ۲۰۷ هـ)، معاني القرآن، تحقيق أحمد يوسف نجاتى، محمدعلى نجار، عبدالفتاح إسماعيل شلبى، الدار المصرية للنشر والتأليف.
- ۲۸-القرطبي، أبو عبد الله محمد بن أحمد (ت ۲۷۱ هـ) الجامع لاحكام القرآن، طبعه دار احياء التراث العربي بيروت، ١٩٨٥م.
- ٢٩-القيسي، مكي بن أبي طالب (ت ٤٣٧ هـ)، الكشف عن وجوه القراءات السبع، تحقيق محيي الدين رمضان، مجمع اللغة العربية-دمشق، ١٩٧٤م.
- ٣٠- القيسي، مكي بن أبي طالب (ت٤٣٧ هـ) مشكل إعراب القرآن، تحقيق حاتم الضامن، مؤسسة الرسالة-بيروت، ١٩٨٥م.
- ٣١- ابن مجاهد، أبو بكر أحمد، (ت ٣٢٤هـ) السبعة في القراءات، تحقيق شوقي ضيف، دار المعارف-مصر.
- ٣٢- النحاس، أبو جعفر (ت ٣٣٨ هـ) إعراب القرآن الكريم، تحقيق زهير زاهد، عالم الكتب-بيروت، ١٩٨٨م.
- ٣٣-النيسابوري، أبو إسحاق (ت ٤٢٧) الكشف والبيان في تفسير القرآن، تحقيق أبى محمد بن عاشور، دار إحياء التراث العربي-بيروت، ٢٠٢م.
- ٣٤- ابن هشام، جمال الدين (ت ٧٦١ هـ)، أوضح المسالك إلى ألفية ابن مالك، تحقيق محيى الدين عبد الحميد، دار دار الجيل-بيروت.

#### **Abstract**

#### Syntactical Aspects in Ibn Kathir's Literature

## Dr. Jaza'a Mohammed Almassarwah Dr. Nedal M. AL- Farrayeh

This study aims to observe the frequent syntactical aspects of Abdullah bin Kathir's literature, God mercy be upon him. Ibn Kathir is considered one of the devout followers of Prophet Mohammed, God peace and salutation be upon him, and one of the most popular reciters.

This study begins with a definition about Ibn Kathir, and then tracks the reiterated syntactical aspects in his literature such as Subject-Verb Agreement in Gender, Reference Differences(ikhtilaf al-isnad), Idafah and Lack of Idafah, The Perfection or Absence of Kan, (la) Negation, Grammatical Cases differences.

The researcher compares Kathir's literature with Hafse's to make clarifications and illustrations.



الجملة في العربية الفصحى: قراءة في المفهوم والمكونات

> د. عبد الله ولد أحمدو أبوبكر كلية الدراسات الإسلامية والعربية - دبي





#### ملخص البحث

يتجه التفكير في هذا العمل إلى «الجملة» بوصفها مصطلحا نحويا ومفهوما تركيبيا. فالهدف من هذا البحث هو تحديد هذا المفهوم وضبطه، في سياق تداوله النحوي، إضافة إلى تحليل مكوناته الأساسية: المسند إليه والمسند، ثم تحليل مكوناته الثانوية المتمثلة في التوسعة Expansion، بالمعنى الذي يعطيه A. Martinet لهذا المصطلح. وقد قادنا تحليل النظام الداخلي للجملة وتحديد العلاقات التي تنشأ بين مكوناتها الثانوية إلى إبراز ظاهرة تضافر القرائن النحوية؛ حيث تبين أن قرينة الإعراب ليست الوحيدة المحددة لوظائف الكلمات، بل تُسْندها في ذلك قرائنُ لفظيةٌ ومعنوية عديدة، قد تغني عن الظاهرة الإعرابية نفسها، في حالتي البناء واضطراب الرتب.

وعلى العموم، فقد أوصلنا هذا البحث إلى تأسيس منهج جديد في النظر إلى التركيب الجملي، منهج يركز على القيم الخلافية بين العلاقات النحوية الكبرى: الإسناد والتخصيص والنسبة والتبعية، وما ينشأ بين الوظائف النحوية من تقابلات داخل الجملة في الفصحى.

### I. تقديم:

يتجه التفكير في هذا المقال إلى تحديد مفهوم الجملة وضبطه في اللغة العربية الفصحى، بوصفها وحدة البناء التي يتأسس عليها النظام النحوي لهذه اللغة. فما يصبو إليه هذا البحث، معرفيا، هو تقديم تعريف علمي للجملة، ليس فقط باعتبارها منشأة كلامية مستقلة، بل باعتبارها أيضا مكونات داخلية تتقابل وتتباين أو تتماثل في نسق داخلي مغلق على هيئة نظام système بالمعنى اللساني السوسيري لهذا المصطلح.

وانطلاقا من هذا الهدف، يتضح أن هذا العمل يندرج في إطار اللسانيات التطبيقية، وبالذات في إطار التركيبية syntaxe La، حيث يتعلق الأمر بمستوى من مستويات التحليل اللغوي، يتجاوز الكلمة إلى التركيب، كما يتعلق بدراسة البنية النحوية المتمثلة في الجملة وتحليلها، بوصفها نسقا له عناصره وعلاقاته الداخلية. وفي هذا السياق، يتوجب علينا أولا، أن نحدد موضوع علم النحو أو التركيبية، كما يتوجب علينا أن نحدد ما نعنيه بهذه «المقاربة النحوية»، قبل أن نرسم الملامح العامة للجملة العربية محددين مفهومها ومبرزين مكوناتها البنيوية الأساسية، وعلاقات التقابل والتماثل التي تربط بين هذه المكونات.

إذن، فما هو موضوع علم التركيب Syntaxe ؟ وما المقصود بالدراسة والتحليل على هذا المستوى ؟ ثم، ما هي الملامح العامة للجملة العربية في ضوء الدرس اللساني الحديث ؟

للإجابة عن هذه التساؤلات، يتعين علينا أولا أن نقدم المبادئ العامة التي يبنى عليها النظام النحوي في الفصحى، والتي تميزه عن بقية الأنظمة أو مستويات التحليل الأخرى: (الصوتيات والصرف الدلالة).

ونحن، حين نتكلم عن النحو أو التركيب، فهذا يعني أننا سننتقل من الكلمة إلى الجملة: أي إلى العلاقات السياقية التي تنشأ بين وحدات التقسيم داخل السياق؛ (۱) والنحو بهذا المعنى، يشكل - داخل كل لغة - نظاما لغويا قائما بذاته، إلى جانب الصوتيات وعلم التطريز والصرف، معنى ذلك أن النحو يتجلى على شكل نسق من العلاقات القائمة على التقابل أو الاختلاف أو التماثل بين مختلف الوحدات المكونة للجملة في أي لغة من اللغات. (۲) ويبنى النظام النحوي في العربية و لهجاتها على أربعة مكونات أساسية، هي:

أ- مجموعة من المعاني النحوية العامة: كالإثبات والنفي والتأكيد والطلب، وكالأمر والنهي والاستفهام والدعاء والتمني والترجي والعرض والتحضيض، وكالشرط والقسم والتعجب والمدح والذم...وهي معان نحوية بمعنى أنها تنجم عن التركيب ولا نجدها - في صورتها الكاملة الناضجة - في أي قسم من أقسام الكلام السبعة منفردا.

ب-طائفة من المعاني النحوية الخاصة: وهي معاني «الأبواب»، كالفاعل والمفعول والحال، أو كالإضافة والنعت والعطف...إلى آخر القائمة؛ على اعتبار أن موضوع النحو هو تحليل العلاقات بين الأبواب داخل الجملة.

ج- مجموعة من العلاقات التي تربط بين الأبواب وتكون قرائن معنوية عليها،

١- . المقصود ب وحدات التقسيم "أقسام الكلم السبعة كما بلورها الدكتور تمام حسان، وهي: الاسم، الفعل، الصفة، الضمير، الأداة، الظرف، والخالفة. وقد اعتمدنا في هذا المقال على هذا التقسيم السباعي، مع بعض التدقيقات نذكرها في حينها، إذ يبدو هذا التقسيم أكثر اتساقا مع واقع اللغة العربية السباعي، مع بعض المعايير نوام بالمبنى وتلك المتعلقة بالمعنى بالنظرية السباعية لأقسام الكلام انظر: د. تمام حسان، "اللغة العربية معناها ومبناها"، عالم الكتب، القاهرة، ٢٠٠٤. ص. ص. ٨٦ - ١٣٢.

<sup>1- .</sup> تتأسس اللسانيات الوظيفية على مبدأ الانطلاق من الجملة باعتبارها وحدة البناء في الكلام، أي أنها أصغر حدث أو كيان لغوي يعبر عن الوظيفة المركزية للغة، ألا و هي الإبلاغ أو التواصل. انظر: Remi Jolivet, La structure élémentaire de l'énoncé dans la syntaxe d'André Martinet, in Cahiers de l'ILSL, Université de Lausanne. n° 25, 2008, pp.139-142

كعلاقة الإسناد والتخصيص والنسبة والتبعية، كما سنرى في الفقرة III.

د- مجموعة من القيم الخلافية أو التقابلات والتماثلات التي تنشأ بين أي عنصر من عناصر المجموعات السابقة وباقي تلك العناصر داخل الجملة (٣)... وهذه العلاقات هي عصب النظام النحوي وهيكله الوظيفي، وهي مدار التحليل النحوي المعروف تقليديا بالإعراب. فما هي الملامح العامة للجملة في اللغة العربية ؟

قبل الإجابة عن هذا السؤال، لابد من الإشارة إلى أن النظام النحوي في الفصحى يستند إلى النظام الصرفي ويداخله في الصميم؛ إذ يعتمد الصرف على قرائن السياق، (والظيفة النحوية والرتبة في الجملة والتضام والمطابقة...) لتحديد تقابلاته، كما يعتمد النحو على معاني التقسيم والتصريف، كالاسمية والفعلية والوصفية والإفصاح، وكنظام العدد والجنس والتعيين... في تحديد الوظائف التركيبية التي تؤديها أبواب النحو؛ فالفعل لا يكون مسندا إليه، والضمير لا يكون مضافا، والصفة لا تُنعت...إن هذا الترابط الشديد بين الصرف والنحو يجعل عملية الفصل بينهما مجرد تناول منهجي إجرائي مؤقت، ويجعل الكلام في الصرف وأقسام الكلام مدخلا ضروريا إلى دراسة الجملة كمنشأة تركيبية مكتملة، إذ لا وجود "للغة» إلا من خلال "الكلام". فما الجملة، وما مكوناتها ؟ ثم ما هي العلاقة بين هذه المكونات ؟

# II - مفهوم الجملة:

ثمة مصطلحان يتعايشان متداخلين في الخطاب اللساني الحديث، ولا بد من التمييز بينهما، قبل أي حديث عن الجملة:

٣- د. تمام حسان، اللغة العربية معناها ومبناها، مطبعة النجاح الجديدة. الدار البيضاء، ١٩٩٧. ص.ص. ١٤٥٠ - ٢٠٥

- المصطلح الأول هو النحو Grammaire؛ وهو مصطلح تقليدي واسع المدلول، يشمل الصرف والتركيب وينزل إلى الصوتيات، ويسمو إلى علم المعاني، ومن ثمة فهو تعبير عن النظرة التقليدية إلى اللغة، في صورتها الكلية الشاملة والمتداخلة. (3)
- والمصطلح الثاني: النظم Syntaxe؛ وهو من عطاءات الدرس اللساني الحديث، إذ تميز اللسانيات الحديثة بين ثلاثة مستويات من التحليل يشملها الدرس اللساني: الصوتيات Phonologie والصرف Morphologie، اللدرس اللساني: الصوتيات Syntaxe والتركيبية Syntaxe، هذا المستوى الأخير هو الذي يدرس الكلام في سياق جملي محدد، فيحلل الملفوظ إلى جمل، باعتبار أن الجملة هي وحدة البناء في كل ملفوظ Phonologie. يهتم هذا المستوى بتحليل مكونات الجملة وتحديد وظائفها على مستوى إعراب المفردات Analyse grammaticale، وعلى مستوى إعراب الجمل وتحديد وظائفها كذلك Analyse logique، باعتباره محطة أخيرة للدرس اللساني. كما تهتم التركيبية بتعريف الجملة كنقطة انظلاق؛ (Georges Mounin)، التعريفات الكثيرة للجملة في خمسة، يلخصها كما يأتي:
  - «هي ملفوظ كامل من حيث المعني».
    - «هي وحدة نغمية بين سكتتين».
    - «هي مقطع كلامي مستقل تركيبيا».

٤- انظر: ابن منظور (محمد): لسان العرب، دار صادر بيروت ١٩٩٢، مادة (نحا). انظر أيضا: السيد علي حسن مطر: «النحو لغة واصطلاحا"، على الموقع: www.rafed.net/turathona
 وأيضا عوض حمد القوزي: مصطلح النحو، نشأته وتطوره حتى أواخر القرن الثالث الهجري، ص.
 ص. ٨ - ١٥.على الموقع:

www.al-mostafa.info/data/arabic/depot2/gap.php?file=014729.pdf

الصوتم هو الوحدة الدنيا للغة، والجملة هي الوحدة القصوى، من وجهة نظر اللسانيات الحديثة؛ فما
 تحت الصوتم وما فوق الجملة خارج عن موضوع اللسانيات كعلم.

- «هي وحدة لغوية تشتمل على موضوع ومحمول».
- «هي ملفوظ، ترتبط جميع عناصره بمسند وحيد أو عدة مسندات متعاطفة». (١)

وتتقاطع هذه التعريفات الخمسة في عنصرين أساسيين: فأما الأول فهو اكتمال المعنى، وأما الثاني فهو اكتمال المبنى التركيبي واستقلاله؛ فإذا كان التعريف الأول قد ركز على المعنى، فإن التعريفات ٣ و ٤ و ٥، قد ركزت على المبنى، أما التعريف ٢ فقابل للتأويل إلى المبنى و إلى المعنى في آن معا. ويبرز التعريف الخامس، وهو المنسوب إلى الممتنى و إلى المعنى تأثره بطبيعة اللغات الأور وبية التي لا تسند مباشرة إلى الفعل، أما الصفة والجملة وشبه الجملة فترتبط بالمسند إليه بواسطة to be أو être كونها «أخبارا».

وإذا كان من المتفق عليه أن المسند بوجه عام، وليس الفعل فقط، هو الحامل للمعلومات الإخبارية الجديدة التي تفيدها الجملة، فإن المسند إليه هو الذي يستقبل هذه المعلومات (الشحنة الإخبارية / الدلالية)، على شكل إبلاغ، فالأصل هو ذكر المجهول (المسند إليه) ثم الإخبار عنه بواسطة (المسند)، فالأسبقية هي للمبتدأ والفاعل، لا للخبر والفعل، على المستوى المنطقي على الأقل؛ ومهما اختُلفَ في تقديم المسند على المسند إليه أو العكس، فإن التعريف الوصفي والمتوازن للجملة يجب أن يتجاوز ما يأتى:

أ- تقديم المبنى على المعنى أو المعنى على المبنى؛ إذ هما وجهان لعملة واحدة. (٧)

ب-تقديم المسند على المسند إليه أو المسند إليه على المسند. ذلك أننا نجد أنفسنا،

<sup>6-</sup> V. Art Phrase. In Georges Mounin, Dictionnaire de la linguistique. Paris Quadrige (Puf),4ème Edition. 2004.

وقد نسب Georges Mounin التعريف الأخير إلى A. Martinet (من ترجمتنا).

٧- يرى تمام حسان، مع Martinet أن الفعل هو نواة الجملة الفعلية، والصفة هي نواة الجملة الاسمية:
 تمام حسان، اللغة العربية معناها ومبناها، ص٢١٠.

داخل الجملة، أمام بنية تركيبية تجسد علاقات سياقية قائمة، وليس أمام عناصر بعضها معز ول عن البعض، إن التحليل النحوي الحديث يهتم بالعلاقات أكثر من اهتمامه بالعناصر المتعالقة.

وعلى ضوء ذلك، تكون الجملة وحدة تركيبية تجسد علاقة إسناد ناضجة، (^) وهذا (دال الجملة)، وتعبر عن معنى تعليقي مكتمل وهذا (مدلول الجملة)، (<sup>()</sup> فالجملة ليست مجموعة عناصر متجاورة أو متفاضلة، ذلك أن التركيب هو الذي يُنْشِئ بين عناصر الجملة علاقات تجعل منها كلا مترابطا ومتقابلا على هيئة نظام système: فالفعل يقابل الفاعل، وهما يقابلان المفعول، كو ظائف تركيبية تستند كل واحدة منها -في تميزها عن الأخرى - على مجموعة من القرائن المعنوية واللفظية المحددة لو ظيفتها داخل التركيب، ولدورها الخاص في إبراز المعنى

رغم تواضعنا، مع الآخرين، على اشتراط الإسناد في الجملة، فإن قراءتنا لشريط الأنباء في أي قناة إخبارية عربية، يؤكد بشكل مطرد وجود جمل عربية مكتملة المعنى والبناء، دون اشتمالها على إسناد... من ذلك مثلا: "مقتل جندين أمريكين في كمين، صباح اليوم في العاصمة الأفغانية كابل"...أما الجمل الإففصاحية بأنواعها المختلفة، والأفعال الكلامية Actes de parole، في العربية الفصحى فلم تدرس بما فيه الكفاية دراسة تربط أبنيتها التركيبية بدلالاتها الإبلاغية، حسب معلوماتنا الراهنة؛ ففي ما عدا إشارات ثاقبة نجدها عند ابن رشد الحفيد إذ يقول: "والقسمة الحاصرة للكلام هي أن تقول إن كل قول: وكلام مفيد فإما أن يعطي به المتكلم غيره شيئا، وإما أن يستدعي منه شيئا، فالذي يعطي به المتكلم غيره شيئا؛ فإما أن يكون قولا وإما أن يكون فعلا أو تركا، فاستدعاء القول هو الذي يسمى استفهاما، واستدعاء الفعل أو الترك هو الذي يسمى أمرا ونهيا... والنداء هو استدعاء خاص بالإصغاء»؛ ماعدا هذه الإضاءة، لا نجد سوى التمييز بين الأسلوب الخبري والإنشائي. انظر: "الضروري في صناعة النحو»، لأبي الوليد ابن رشد، تحقيق الدكتور منصور على عبد السميع، دار الفكر العربي، القاهرة. النحو»، كرم. ٢٠٠٢، ص. ٢٠٠

ومعلوم أن أدوات الشرط والظرف تسلب الجملة استقلالها الدلالي فتجعل معناها مربوطا بجوابها، فقولنا: «قام زيد»، يضعنا أمام جملة تامة الدلالة مستقلة، أما قولنا: «إنْ قام زيد»؛ أو قولنا: «حيث ينزل المطر»؛ فإننا أمام جملتين غير مستقلين ولا مكتفيتين بذاتيهما، وهنا تطرح ثنائية الجملة الرئيسية / الجملة التابعة: Proposition indépendante / Proposition subordonnée relative، وفي وهي الثنائية التي تنقلنا من التحليل الداخلي للجملة إلى العلاقات الركنية التي تربط جملة بأخرى؛ وفي السياق نفسه، يمكن التمييز بين الجملة البسيطة وهي التي تشتمل على نواة إسناد وحيدة، والمركبة وهي التي تشتمل على أكثر من نواة. انظر: جامع الدروس العربية، مصطفى الغلاييني، دار الكتاب العربي، بيروت، ٢٠١٠، ص. ص. ٩٥- ٢٢.

٩- المقصود بـ "معنى التعليق" المعنى الناتج عن العلاقات بين عناصر الجملة، والذي يتجاوز مجموع المعاني المعجمية لكل عنصر من عناصر الجملة منفردا.

النحوي الموكل إليها في الخطاب؛ إن هذا الدور هو الذي يميزها عن بقية العناصر، كالجهاز داخل الجسم أو كالأم والأب داخل العائلة...

وإذا كنا قد عرفنا الجملة بأنها إسناد أفاد معنى، فما الذي نقصده بالإسناد ؟ - III - الإسناد:

لتوضيح مفهوم الإسناد، لابد من الإشارة إلى أن النظام النحوي برمته قائم على أربعة أنواع من العلاقات، هي:

- 1- علاقة الإسناد: وهي أم العلاقات النحوية، إذ لا جملة بدون إسناد، (۱۰) وتشمل علاقة الإسناد ركنين أساسيين هما: المسند إليه والمسند. ويتحقق المسند إليه بوظائف نحوية هي: المبتدأ ومشتقاته، كاسم (إن) و)كان) والفاعل ونائب الفاعل؛ بينما يتحقق المسند بالفعل والخبر وشبه الجملة والجملة كما سنرى.
- ٢- علاقة التخصيص: وقد سميت كذلك لأنها تقيد علاقة الإسناد توسيعا أو تضييقا أو توجيها، كما قد تتعلق بأحد طرفي الإسناد دون الآخر، وتشمل كل المفاعيل والحال والتمييز والاستثناء والتحذير والإغراء والاختصاص وهلم جرا.
- ٣- علاقة النسبة: وتتجسد في العلاقة بين المضاف والمضاف إليه، كما تتجسد في العلاقة بين التركيب الجري (الجار والمجرور) وما قبله، ولا تشمل سوى هاتين الوظيفتين.

١٠ يقول سيبويه: "باب المسند والمسند إليه: وهما ما لا يَغْنى واحد منهما عن الآخر، ولا يجد المتكلم منه بدا؛ فمن ذلك الاسم المبتدأ والمبني عليه، وهو قولك: عبد الله أخوك، وهذا أخوك، ومثل ذلك: يذهب عبد الله، فلا بد للفعل من الاسم، كما لم يكن للاسم الأول بد من الآخر في الابتداء. ومما يكون بمنزلة الابتداء قولك: كان عبد الله منطلقا، وليت زيدا منطلق، لأن هذا يحتاج إلى ما بعده كاحتياج المبتدأ إلى ما بعده ". الكتاب، ج١ طبعة بولاق ١٩٦٦. ص. ص. ٣٠- ٢٤.

٤- علاقة التبعية: وهي التي تجسد العلاقة بين التوابع الأربعة والمتبوعات:
 (النعت والتوكيد والعطف والبدل)، كما سنرى.

تجدر الإشارة إلى أن هذه العلاقات النحوية الأربع، وما تشتمل عليه من وظائف، تشكل شبكة العلاقات النحوية في اللغة العربية الفصحى. فإذا كانت علاقة الإسناد هي التي تنشأ بين الفعل والفاعل أو نائب الفاعل، أو تربط الفعل والفاعل بالمفعول به، حال التعدي الوجوبي للفعل، أو تربط المبتدأ بالخبر، إذ الفاعل أو نائبه والمبتدأ والمفعول به مسندات إليها، والفعل والخبر مسندان... إذا كان الأمر كذلك، فإن هذه العلاقة تتحدد في تقابلها واختلافها عن العلاقات النحوية الأخرى، كعلاقة التخصيص والنسبة والتبعية، بناء على الأسس التالية:

أ- إذا كانت علاقة الإسناد تعبر عن نسبة حدث إلى فاعل أو صفة إلى موصوف، فإن علاقة التخصيص تعبر عن جهة خاصة في فهم معنى الحدث الذي يشير إليه الفعل، أو الصفة: فهي تعبر عن التعدي (المفعول به) أو الملابسة (الحال) أو الزمان والمكان (الظرف) أو السبب (المفعول لأجله)أو المعية (المفعول معه)...

ب - أما علاقة النسبة فتعين معنى الإضافة والجر على وجه الإلحاق لا التخصيص.

ت- وأما علاقة التبعية فتشكل توسيعا لأحد أطراف الإسناد، أو ما هو واقع في إطار الإسناد، وقد تكون استنساخا لعلاقة إسناد سبقتها على وجه تكرار الوظيفة مع اختلاف أساسها المعجمي، فقولنا: اشتريتُ الكتاب وقرأته تكرر الجملة الثانية، وظيفيا، ما قامت به الجملة الأولى.

تدخل علاقات التخصيص والنسبة والتبعية جميعها في مفهوم التوسعة، إذ تشترك هذه العلاقات الثلاث في توسيع علاقة الاسناد: تخصيصا أو إلحاقا أو

تكرارا. فماهى المكونات الأساسية للإسناد؟

### ٥ - مكونات الإسناد:

تتألف بنية الجملة العربية من ثلاثة مكونات:

- أ- المسند إليه: ويتمثل في الفاعل ونائبه، والمبتدأ واسم (إن) و(كان): سواء
   تحققت هذه الوظائف بأسماء أم تحققت بضمائر أو بجمل.
- ب-المسند: ويتمثل في الخبر، وخبر (إن) و(كان)، سواء تحققت هذه الوظائف بصفات أو أشباه جمل أم تحققت بجمل، كما يتمثل المسند، كذلك، في الفعل في أزمنته وأضربه المختلفة. (١١١)
- ت- التوسعة: وتطلق على كل الوظائف النحوية الخارجة عن طرفي الإسناد،
   كالوظائف المندرجة في علاقات التخصيص والتبعية والنسبة، كما سنرى.

وسعيا إلى إبراز وتحليل نقاط الاختلاف والائتلاف بين طرفي الاسناد من جهة، وبين الإسناد والتوسعة من جهة أخرى، نتناولهما في ما يأتي:

### أ- المسند إليه Le sujet:

رغم الأهمية التي يعطيها النحاة الفرنسيون للمسند بوصفه مركز الإسناد، (۱۲) فإن واقع الجملة في العربية يوضح أن علاقة الإسناد قائمة على الاختلاف بين المتساندين، على مستوى المبنى والوظيفة، لا على التفاضل في الأدوار، فلا إسناد إلا بقيام علاقة إسناد بين المتساندين كليهما، وإذن، فالتحليل النحوي يجب أن

<sup>11-</sup> مع استثناء الأفعال التي لا تحقق شرط "اكتمال المعنى" إلا بالتعدية إلى مفعول به، ففيها يكون المفعول به طرفا في الإسناد كتكملة أساسية Complément، ترتبط بالمسند إليه أو المسند دون أن تنوب عن أحدهما: يكون ذلك في أفعال مثل (قال، أراد) وفي أفعال القلوب: (شك، ظن...).

Georges Mounin: «يكون المسند مستقلًا ومركزيا وضروريا». (من ترجمتنا): Dictionnaire de la linguistique . مصدر سبق ذكره، ص. ۲۷٦

ينصب على التمييز بين (م إ) و(م) على مستوى المبنى والمعنى. فما الذي يميز المسند إليه ؟

لعل أول ما يجب التذكير به في هذا الصدد، هو أن ثلاثة من أقسام الكلام السبعة هي التي تؤدي وظيفة المسند إليه في العربية، وربما في كل اللغات، أعني بذلك: (الاسم والضمير والصفة)؛ بينما، لا يسند إلى بقية أقسام الكلم: (الأفعال، الخوالف، الظروف، الأدوات)، فهذه الأخيرة لا تؤدي وظيفة الفاعل ونائبه والمبتدأ ومشتقاته. فكيف يؤدي الاسم والضمير والصفة وظيفة المسند إليه؟

يؤدي الاسم بأنواعه الخمسة: اسم التعيين والحدث والجنس والمبهم والعلاقة، (۱۳) وظيفة المسند إليه، في حالة قيامه بوظيفة الفاعل أو نائب الفاعل، وفي حالة اضطلاعه بوظيفة المفعول (كتكملة للإسناد)، وفي حالة قيامه بوظيفة المبتدأ أو اسمي (إن) و(كان)؛ أما الضمير فيقوم بما يقوم به الاسم من وظائف: يكون فاعلا ونائب فاعل ومبتدأ إلخ... وأما الصفة فتقوم بالدور نفسه، لكن في حالتين:

الأولى: أن تكون منقولة إلى الاسمية نقلا كرسه الاستعمال، كالرشيد والمأمون والقاهرة...

<sup>17-</sup> تمام حسان، اللغة العربية، (مصدر سبق ذكره) ص. ص. ٩٠- .٩٢؛ وقد استدركنا عليه أسماء العلاقة: أب، أم، أخ، عم، خال... باعتبارها أسماء تعبر عن علاقة لا عن مسمى، أو هي تعبر عن مزيج من الاسمية والوصفية، شأنها في ذلك شأن التصغير، فمثلا الكلمة (كتيب) تعبر عن مسمى وتصفه في نفس الوقت.

والثانية: أن تكون في تركيب إضافي أو بدلي، كما في المثال الآتي: (جاء الكريم أبوه)، (كثيرا ما يكون قصير القامة ثرثارا). (١٤) تلكم بإيجاز هي أهم الأقسام الكلامية التي تتحقق بواسطتها وظائف المسند إليه. فكيف تتحقق وظائف المسند ؟

# ــ المسند Le prédicat

تعبر العربية عن وظيفة المسند بخمس طرق:

أ- الفعل: بمعناه التقسيمي التام (حدث + زمن)، مهما كان زمنه صرفيا أو سياقيا، ومهما كان موقعه في جدول الإسناد.

ب-الصفة: بمعناها التقسيمي كذلك (الصفات الست: صفة الفاعل، صفة المفعول، الصفة المشبهة باسم الفاعل، صفة المبالغة، صفة التفضيل، وصفة النسبة)، (۱۵) سواء دلت على الحدثية أم على الوصف أو النسبة، وسواء أشربها السياق معنى الزمن أم أبقاها على أصلها، وهو الدلالة على الديمومة والثنات.

١٤ ومعلوم أن البصريين يقولون بجواز أن يكون المبتدأ صفة. يقول ابن مالك في الألفية:
 مبتدأ زيد وعاذر خـــبر إن قلت زيد عاذر من اعـتذر

وأول مبتدأ والثــــاني فاعل اغــنى فـــي أسار ذان

وقس وكاستفهام النفيُّ وقد يجوز نحو فَائز أولوا الرشد.

يقول ابن عقيل في شرح هذه الأبيات: «ذكر المصنف أن المبتدأ على قسمين: مبتداً له خبر ومبتداً له فاعل سد مسد الخبر، فمثال الأول زيد عاذر من اعتذر . . . فزيد مبتدأ وعاذر خبره ومن اعتذر مفعول لعاذر، ومثال الثاني أسار ذان فالهمزة للاستفهام وسار مبتدأ وذان فاعل سد مسد الخبر؛ ويقاس على هذا ما كان مثله وهو كل وصف اعتمد على استفهام أو نفي نحو أقائم الزيدان وما قائم الزيدان؛ فإن لم يعتمد الوصف لم يكن مبتدأ، وهذا مذهب البصريين إلا الأخفش. عبد الله بن عقيل العقيلي: شرح ابن عقيل، المكتبة العصرية، بيروت لبنان، ٢٠١٢، ص. ص. ٧٧٧ - ١٧٨ .

<sup>10-</sup> لاحظنا في دراسة سابقة أن تمام حسان، لم يضع "اسم النسبة" في نطاق الصفات. انظر: عبد الله ولد أحمدو، "اللهجة الحسانية: الخصائص اللسانية وإمكانات التفصيح"، أطروحة دكتوراه دولة، جامعة داكار، ٢٠١١. ص. ٢٢٣.

ج - الظرف الأصلي أو الظرف المحول مع ضميمه، (شبه الجملة)، وهو المقصود بالتركيب الظرفي.

د- الجار والمجرور، حرف النسبة والمنسوب إليه، (شبه الجملة المؤلف من جار ومجرور)؛ وهو المقصود بالتركيب الجري.

هـ - الجملة بالمعنى الذي حددناه سابقا.

ورغم اختلاف مباني هذه المسندات، فإنها تعبر عن وظيفة نحوية واحدة هي نسبة حدث أو صفة إلى فاعل أو نائب فاعل أو موصوف، كالمبتدأ أو اسمي (إن) وأخواتها و(كان) وأخواتها و(أوشك) وأخواتها...

وعلى العموم، فإن المسندات على تمايزاتها تحمل شحنة إخبارية موجهة إلى المسند إليه، سواء تأخرت رتبتها أم تقدمت، إذ إن تأخر الرتبة أو تقدمها رهين بالإكراهات المرتبطة بمحور الاستبدال paradigmatique L'axe، في تقاطعه محور النظم L'axe syntagmatique

<sup>16-</sup> Oswald Ducrot et Tzvetan Todorov, Dictionnaire encyclopédique des sciences du langage, Paris, Seuil 1972.pp. 139- 146.

ولعل في الجدول الآتي ما يلخص التقابل بين الوظيفتين الأساسيتين في الجملة، المسند إليه والمسند: (١٧)

| العلامة<br>الإعرابية                        | الدور<br>النحوي            | الربط                   | المطابقة | الرتبة | الصيغة                         | القرينة الوظيفة |
|---------------------------------------------|----------------------------|-------------------------|----------|--------|--------------------------------|-----------------|
| الرفع<br>والنصب<br>والبناء.                 | يستقبل<br>شحنة<br>إخبارية. | معنوي<br>بدون<br>واسطة. | غير تامة | حرة    | اسم، ضمير،<br>صفة منقولة.      | المسند إليه     |
| الرفع<br>والنصب<br>والجزم والجر<br>والبناء. | يحمل<br>شحنة<br>إخبارية.   | معنوي<br>بدون<br>واسطة. | غير تامة | حرة    | فعل،<br>صفة،جملة،<br>شبه جملة. | المسند          |

هكذا يتقاطع المسند إليه والمسند في خانة المطابقة والربط، ويتقابلان في بقية الخانات، لكن هذه التقابلات تبقى في إطار علاقة واحدة هي الإسناد. فما الذي يبرر ثنائية الجملة الاسمية والفعلية ؟

## IV - الجملة الاسمية والجملة الفعلية:

تبدأ الجملة المعيارية في اللغة العربية، في الغالب الأعم بفعل، بحيث يمكن اعتبار الفعلية أصلا والاسمية فرعا، أو الفعلية قاعدة والاسمية استثناء وجوازا؛ مما يجعلنا في حالتي التقديم والتأخير أمام جملة واحدة. فجملة (أبي رجع من العمل) مساوية للجملة (رجع أبي من العمل)؛ لأن علاقة الإسناد في الجملتين

١٧ - تمثل محتويات الجدول المعيار La norme، أي الاتجاه العام للغة، لا الجوازات الاستعمالية الاستثنائية،
 التي قد تسند إلى الصفة ولا تحفظ الرتبة، وتجعل شبه الجملة من المسند إليه، انظر:

O.Dicrot, Dictionnaire encyclopédique des sciences du langage, Paris, Seuil,1972, p. 27

ظلت ثابتة، فاللفظ: (أبي) ظل مسندا إليه، والفعل: (رجع) ظل مسندا. وإذن فلا معنى لاعتبار هذه اسمية وتلك فعلية؛ كما أن العلاقة في (صُحح الخطأ) و(الخطأ صُحح)، قائمة بين الفعل المبنى للمجهول ونائب الفاعل. أما في الجملة الوصفية التي يتحدث عنها د. تمام حسان، مثل: (١١٠) (اليوم بارد) أو (أنا مدرس)، فلا فرق بينها وبين الجمل السابقة، إلا في غياب عنصر الزمن، والزمن في الفعل محدد للجهة وليس متصلا بنواة الإسناد، بل مقيد وموجه له؛ بينما «الدلالة على الحدث والوصف» مشتركة بين الفعل والصفة، حتى ليمكن القول إن: الجملة الاسمية = الجملة الفعلية - الزمن، إذ لا فرق بينهما على مستوى علاقة الإسناد؛ وما يلازم الفعل من معنى الزمن، قد يلحق بالصفة كذلك، خصوصا صفة اسم الفاعل المعبرة عن المستقبل غالبا؛ فقولنا: (إني فاعل ذلك)، يعبر عن المستقبل رغم خلوه من الفعل. ولو افترضنا خلو الجملة الاسمية من الزمن لصح أن يكون زمنها مطلقا، أي أن العلاقة التي تعبر عنها واقعة في كل الأزمنة، إذ توكل مهمة تحديد زمنها للمقام التواصلي للكلام. أما الجملة الوصفية التي يتكلم عنها د. تمام حسان، فتعبر في الواقع عن الحاضر والديمومة، لأن معنى الكينونة être فيها مضمر، يظهر في الماضي وفي المستقبل بواسطة الأدوات الفعلية الحاملة للزمن. فالجملة: (اليوم بارد) تتحول في الماضي إلى: (كان اليوم باردا)، بظهور الأداة المحوَّلة (كان) الحاملة لمعنى الزمان. أما في المضارع ، فتتحول إلى: (اليوم سيكون باردا). وإذن فالقول إن علاقة الإسناد في الفصحي، تقع دون واسطة لفظية، لا يعبر إلا عن حقيقة نسبية على ما يبدو، إذ لا ينطبق إلا على الجملة الوصفية في حالة الحاضر. فلماذا لا نعتبر (كان) مقدرة في الحاضر على وجه التأويل. فتكون البنية العميقة للجملة الوصفية هي: SA + SV + SN، أي مركب اسمى + مركب فعلى (افتراضا لأنه قد يظهر) + مركب وصفى، بينما تكون SN SA + عبارة عن

۱۸ - اللغة العربية معناها ومبناها، مرجع سبق ذكره. ص. ١٠٣.

بنية سطحية، أي واحدة من عدة تحقيقات ممكنة تركيبيا لتحقيق الإسناد نفسه.

بناء على هذه الأفكار يمكن القول إنه لا توجد في الفصحى إلا جملة واحدة قائمة على إسناد يعبر عن ديمومة، قد يقيدها الفعل فيضعها في زمن معين. لكن علاقة الإسناد بطرفيها، رغم أهميتها التعليقية في الكلام، لا تمثل أكثر من ٤٠٪ من جسم أي نص طبيعي. (١٩) فكيف تتمدد أو تتوسع الجملة انطلاقا من مركز الإسناد؟

وبعبارة أخرى، ما هي المكونات الثانوية للجملة ؟ وما الأدوار التي تضطلع بها ؟ وكيف تتمايز هذه المكونات وتتقابل ؟

# V – التوسعة Expansion:

بات من الواضح الآن أن الجملة لا تكون جملة إلا إذا اشتملت على إسناد وأفادت معنى تاما، لكن أي ملفوظ طبيعي، لا يمكن أن يستند على مجرد علاقة الإسناد للقيام بوظيفته الإبلاغية التواصلية La fonction communicative بل يعتمد على علاقات نحوية عديدة للقيام بهذه الوظيفة على وجه إبلاغي تواصلي أكمل. وتقوم هذه العلاقات النحوية بتعديل معنى الإسناد، بتضييقه أو توسيعه والإلحاق به، من خلال ربطه بزمان ومكان أو جهة معينة... هذه العلاقات / الوظائف، هي التي أطلق عليها النحاة العرب القدامي مصطلح «الفضلة»، وهو مصطلح لا يختلف كثيرا عن مصطلح التوسعة من الدلالة الذي يستعمله A. Martinet وليس معنى «الفضلة» هنا، ما قد يفهم من الدلالة المعجمية المباشرة للكلمة، والمعبرة عن هامشية الدور. وليس معنى التوسعة، كذلك، أن هذه الوظائف توسع معنى الإسناد دائما، بل إن هذه الوظائف هي

انظر: عبد الله ولد أحمدو، الجملة في اللهجة الحسانية: البنية وإمكانات التفصيح، رسالة لنيل شهادة الدراسات المعمقة، جامعة، داكار، جمهورية السنغال. ٢٠٠٦.

التي تعطي لكل نص جسمه، موسعة أحيانا أو مضيقة أو موجهة.

يقول A. Martinet: «تطلق التوسعة على كل عنصر يضاف إلى ملفوظ دون أن يغير العلاقات المتبادلة بين عناصره الأساسية ووظيفة كل عنصر من عناصر الإسناد(...) إلا أنه يجب التمييز بين نوعين من التوسعة:

۱- التوسعة عن طريق العطف Coordination

Y- والتوسعة عن طريق الإِتْبَاع Subordination

أما العطف فهو الوظيفة التي تنشأ عندما تؤدي التوسعة دورا نحويا سبق أداؤه من طرف عنصر في الإسناد، بينما يؤدي الإتباع وظيفة جديدة لم يسبق أداؤها». (٢٠)

وواضح من هذا التعريف أن التكملة الأساسية Complément، ليست توسعة لأنها طرف في العلاقات المتبادلة، إذ لا ينغلق الإسناد إلا عليها. فالتوسعة، إذن، متفرعة عن نواة الإسناد، لكنها ليست جزءا منها، إنها تقوم بدور التحديد والتوجيه والتضييق والتوسيع. فكما تحدد أداة التعريف وعلامة التأنيث والتثنية والجمع الأسماء؛ وكما تحدد حروف المضارعة والتصرف والإسناد إلى الضمائر الفعل، كذلك تحدد التوسعة الإسناد أو أحد طرفيه. فما هي أنواع التوسعة ؟

سبقت الإشارة إلى وجود ثلاث علاقات نحوية، عدا الإسناد، في الفصحى، هي: التخصيص والنسبة والتبعية؛ فما طبيعة هذه العلاقات؟ وما صلتها بالإسناد؟ للإجابة على هذين السؤالين نتناول هذه العلاقات بالتحليل تباعا.

<sup>20-</sup> A. Martinet, Eléments de linguistique générale, Paris, Armand Colin 1995. collections (Cursus). p.107.

## ١ – علاقة التخصيص:

التخصيص علاقة نحوية عامة، تؤديها أبواب نحوية مستقلة عن نواة الإسناد؛ ويشمل التخصيص عددا من المعاني النحوية المحدِّدة أو الموجهة لمعنى الإسناد: كالتعدية، والمعية والتقوية والظرفية والسببية والملابسة والتفسير والإخراج والكيفية أو النوعية.

وتعبر عن هذه المعاني النحوية أبوابٌ نحوية هي: المفعول به، والمفعول معه، والمفعول المطلق، والمفعول فيه، والمفعول لأجله، والحال، والتمييز، والمستثنى وظرف الكم والكيف. (٢١)

وتجدر الإشارة إلى أن هذه الوظائف تدخل في خانة التخصيص، إذ تعبر كلها عن جهة خاصة في فهم معنى الحدث الذي يشير إليه الإسناد عموما، أو معنى الصفة؛ وتشكل هذه الوظائف نظاما فرعيا Sous-système، حيث تتقاطع في مجموعة من القرائن اللفظية والمعنوية وتتمايز على مستوى قرائن أخرى، ويمكن تلخيص هذه التمايزات والتقاطعات في الجدول الآتي:

<sup>71-</sup> رغم غياب هذين المصطلحين في المعجم النحوي التقليدي، إلا أن واقع الاستعمال في العربية الفصحى ولهجاتها يقتضي منا التمييز في الإعراب بين "كثيرا" و"جالسا" في الجملتين التاليتين: (أشرب الشاي كثيرا، وأشرب الشاي جالسا). فالأول يتعلق بالإسناد ومقدار الفعل، بينما يتعلق الثاني بأحد طرفي الإسناد دون الآخر، وهو الفاعل. فلا معنى لاعتبارهما وظيفة واحدة تعرب إعرابا واحدا.

| ظرف<br>الكم<br>والكيف                   | المستثنى                              | التمييز                          | الحال                        | المفعول<br>فيه                   | المفعول<br>لأجله | المفعول<br>المطلق | المفعول<br>معه | المفعول به            | الأبواب<br>القرائن       |
|-----------------------------------------|---------------------------------------|----------------------------------|------------------------------|----------------------------------|------------------|-------------------|----------------|-----------------------|--------------------------|
| ظرف كم<br>وكيف،<br>شبه<br>جملة،<br>جملة | اسم،<br>ضمیر،<br>شبه<br>جملة،<br>جملة | اسم،<br>صفة،<br>شبه<br>جملة      | صفة،<br>شبه<br>جملة،<br>جملة | ظرف،<br>اسم<br>مبهم،<br>شبه جملة | صفة،<br>جملة     | مصدر              | اسم،<br>ضمير   | اسم،<br>ضمير،<br>جملة | القسم الكلامي<br>والصيغة |
|                                         |                                       |                                  |                              |                                  |                  | اشتقاقية          |                |                       | المطابقة                 |
| بعدية                                   | بعدية                                 | بعدية                            | بعدية                        | حرة                              | بعدية            | بعدية             | بعدية          | بعدية                 | الرتبة                   |
|                                         | إلا،<br>سوى،<br>عدا                   | يضام<br>المعدود<br>أو<br>الإسناد |                              |                                  |                  | نعت أو<br>إضافة   | مع ، و         |                       | التضام                   |
| معنوي                                   | أداتي                                 | معنوي                            | أداتي<br>ومباشر              | معنوي                            | معنوي            | اشتقاقي           | أداتي          | معنوي                 | الرابط                   |
| النصب                                   | النصب<br>+ الرفع<br>+ الجر            | النصب                            | النصب                        | النصب                            | النصب            | النصب             | النصب          | النصب                 | الإعراب                  |
|                                         |                                       |                                  |                              |                                  |                  |                   |                |                       | التعدية                  |
|                                         |                                       |                                  |                              |                                  |                  |                   |                |                       | المعية                   |
|                                         |                                       |                                  |                              |                                  |                  |                   |                |                       | التقوية<br>والتأكيد      |
|                                         |                                       |                                  |                              |                                  |                  |                   |                |                       | الظرفية                  |
|                                         |                                       |                                  |                              |                                  |                  |                   |                |                       | السببية                  |
|                                         |                                       |                                  |                              |                                  |                  |                   |                |                       | ملابسة الإسناد           |
|                                         |                                       |                                  |                              |                                  |                  |                   |                |                       | التفسير                  |
|                                         |                                       |                                  |                              |                                  |                  |                   |                |                       | الإخراج                  |
|                                         |                                       |                                  |                              |                                  |                  |                   |                |                       | ملابسة الفعل             |

واضح من هذا الجدول أن جل هذه الوظائف تُؤدي بالمفردة والجملة على حد سواء، وأن مجالات التقاطع هي في الغالب الأعم في الرتبة والربط، ثم في الصيغة والإعراب، بينما تظهر التمايزات على مستوى المطابقة والتضام وعبر كل القرائن المعنوية. وإذا كانت هذه الوظائف تخصص الإسناد، فكيف يتم الإلحاق به أو النسبة إليه ؟

#### ٢ – علاقة النسبة:

المقصود بالنسبة هو الإضافة أو الإلحاق L'attribution، وهو معنى نحوي تؤديه الإضافة بالمعنى التقليدي للكلمة، أي العلاقة بين المضاف والمضاف إليه. ففي الجملة: (هذا كتاب أحمد)، تكون العلاقة بين الكتاب وأحمد هي الإضافة، إذ (الكتاب) مضاف، بينما (أحمد) مضاف إليه... لكن حروف الجر تؤدي الوظيفة نفسها، ففي الجملة: (هذا الكتاب لأحمد)، تؤدي لام الملكية وظيفة نسبة الكتاب إلى أحمد كذلك. ولعل ما هو أدق من ذلك هو النسبة أو الإلحاق، لا إلى اسم أو ضمير، بل إلى علاقة الإسناد نفسها، وهي الوظيفة الأساسية للجار والمجرور معا، باستثناء حروف الجر الدالة على الظرفية مثل: (في، منذ، على، والمجرور معا، بالتخصيص، لا النسبة والإلحاق، مثال ذلك قولنا: (يتحدث المقال عن الجملة)، فالتركيب الجري (عن الجملة) منسوب إلى الإسناد كعلاقة قائمة بين طرفين مسند إليه ومسند، لا إلى أحدهما دون الآخر.

ولعل ما يميز الإضافة عن الجر (وكلاهما داخل في إطار النسبة)، هو أن الإضافة تنسب مضافا إلى مضاف إليه، بينما يجعل حرف الجر علاقة الإسناد منسوبة أو منسوبا إليها. فالجار يجر الإسناد السابق عليه إلى الاسم الذي بعده والعكس بالعكس، فينتسب أحدهما إلى الآخر، كما في المثال: (شربت مريم من

القنينة)، فالأداة (من) تلحق القنينة بالإسناد. وهكذا، يتضح أن معنى النسبة ليس معنى التخصيص، حيث إن التخصيص تضييق أوتوجيه وتوسيع، بينما النسبة إلحاق.

ومن هنا يتضح أن النسبة معلقة على الإسناد مفتقرة إليه لا العكس، وأن وظيفتها هي الإلحاق والإضافة؛ أي التوسيع، لا التقييد، وهذا ما يميزها عن التخصيص. فما الذي يميزها عن التبعية ؟

### ٣ علاقة التبعية:

تدخل التبعية كذلك، في نطاق توسعة الإسناد، وهي علاقة نحوية تنعقد بين طرفين، أحدهما تابع والآخر متبوع: كالعلاقة بين العطف والمعطوف، والنعت والمنعوت، والتوكيد والمؤكد، والبدل والمبدل منه؛ وهي أبواب تعبر عن معان نحوية مختلفة. فالعطف يعبر عن المشاركة في الوظيفة، والنعت عن الوصفية وتمديد الموصوف، والتوكيد عن التقوية، والبدل عن البدلية... والتوابع كلها ملازمة للمتبوعات ملازمة تركيبية، ولا تتعلق بنواة الإسناد في حد ذاتها - رغم أن إسنادا قد يوسع إسنادا - بل تكون التوابع توسعة لأحد طرفي الإسناد في صورته الانفرادية، أو لما يقع في نطاق الإسناد من توسعات، (توسعة التوسعة): de خديدة)، فإن كلمة (الحر» تعد توسعة للمسند إليه (الشعر)، دون المسند. أما كلمة (فكرية) فتعد توسعة للفظة (فنية)، بينما تعد هذه توسعة لـ (ظاهرة).

ومع أن هذه التوابع تتقاطع وتتماثل في بعض النقاط، فإن الأهم هو إبراز القيم الخلافية الموجودة بينها على مستوى القرائن التركيبية Les indices القيم الخلافية الموجودة بينها على معنوية. ويلخص الجدول التالي هذه التماثلات وتلك التمايزات:

| البدل                                          | العطف                               | التوكيد                              | النعت                    | لتوابع<br>قرائن             |        |
|------------------------------------------------|-------------------------------------|--------------------------------------|--------------------------|-----------------------------|--------|
| الاسم والفعل<br>والصفة<br>والجملة+ شبه<br>جملة | أقسام الكلام إلا<br>الأداة + الجملة | ألفاظ<br>التوكيد<br>نفس. عين.<br>ذات | صفة + جملة<br>+ شبه جملة | الصيغة<br>والقسم<br>الكلامي |        |
| بعدية                                          | بعدية                               | بعدية                                | بعدية                    | الرتبة                      | يً     |
| المبدل منه                                     | المعطوف عليه                        | المؤكد                               | المنعوت                  | التضام                      | 12     |
| تامة                                           |                                     | تامة                                 | تامة                     | المطابقة                    | . J.   |
| معنوي                                          | أداتي                               | معنوي                                | معنوي                    | الرابط                      |        |
| تابع للمبدل منه                                | تابع للمعطوف                        | تابع للمؤكد                          | تابع<br>للمنعوت          | الإعراب                     |        |
|                                                |                                     |                                      |                          | الوصفية                     |        |
|                                                |                                     |                                      |                          | التقوية                     | =      |
|                                                |                                     |                                      |                          | الاشتراك                    | لعنوية |
|                                                |                                     |                                      |                          | والتكرار                    |        |
|                                                |                                     |                                      |                          | البدلية                     |        |

يعكس هذا الجدول بجلاء نقاط الاختلاف الوظيفية بين التوابع، رغم تشابه سلوكها التركيبي. وهكذا تتمايز التوابع بعضها عن بعض، كما تتميز مجتمعة عن أنواع التوسعة، من تخصيص ونسبة، تماما كما تتميز التوسعات مجتمعة، عن علاقة الإسناد مبنى ومعنى: شكلا ووظيفة.

تلكم هي المكونات الأساسية والثانوية للجملة العربية، لكن واقع الاستعمال اللغوي يكشف عن كثير من مظاهر التنوع والاختلاف؛ يتمثل ذلك في التقديم والتأخير والحذف والزيادة وتبادل الأدوار الوظيفية، إضافة إلى الإعراب والبناء. ومن هنا يكون لتضافر القرائن النحوية: من قسم كلامي ومبنى صرفي ورتبة ومطابقة وتضام وعلامة إعرابية ومعاني أبواب... يكون لهذه القرائن مجتمعة ومتضافرة القدرة على تجاوز اللبس الناجم عن هذه المظاهر الفوضوية. فما المقصود بتضافر القرائن ؟ وما دوره كمؤشر يحدد الوظيفة التركيبية لهذه الكلمة أو تلك ؟

# VI - تضافر القرائن النحوية:

اعتاد النحاة العرب القدامي على الانشغال بالظاهرة الإعرابية بوصفها مربط الفرس في التحليل النحوي. فما المقصود بهذه الظاهرة ؟

المقصود بالظاهرة الإعرابية: Déclinaison، هو التغيرات التي تطرأ على أواخر بعض أقسام الكلام: كالاسم والفعل والصفة تبعا لتغير الوظائف النحوية التي تضطلع بها؛ وهي ظاهرة تتجاوز العربية الفصحى إلى اللاتينية، لكنها أساسية في الفصحى، إذ يُعتمد عليها في تحديد وظيفة الكلمة، ومن ثُم في تحديد معنى الجملة، حيث لا تكون الرتبة محفوظة في الجملة الفصيحة بشكل مطرد؛ ففي الجملة: (قتل الصياد الأسد)، يعول على الحركة الإعرابية لكل من الفاعل والمفعول، إذ الرتبة غير محفوظة، أما إذا قلنا: (خرق الثوب المسمار)، فإن القرينة المعجمية توجه الإعراب ومن ثم تتحكم في المعنى، فلا أهمية للحركة الاعرابية هنا؛ أما حين نقول: (دعا موسى عيسى)، فلا معول إلا على الرتبة.

يتضح من هذه الأمثلة أن الظاهرة الإعرابية، على أهميتها، ليست القرينة الوحيدة المؤشرة على الوظيفة النحوية في الفصحى، إذ تشترك معها في تحديد

الوظيفة والمعنى قرائن لفظية ومعنوية عديدة، من ذلك رتبة الكلمة في السلسلة الكلامية وصيغتها الصرفية والمعنى المعجمي وهلم جرا.

أما في حالة غياب الظاهرة الإعرابية بشكل كلي؛ فيعتمد في تحديد وظيفة الكلمة داخل الجملة، على قرائن نحوية مختلفة، منها:

- 1- الرتبة Le rang: تحدد الرتب المحفوظة وظيفة الكلمة داخل الجملة، كما تسهم في تحديدها، عندما تكون الرتبة حرة؛ وبديهي أن تكون الرتب محفوظة في اللغات غير الإعرابية أكثر منها في الفصحي.
- ٧- القسم الكلامي: رأينا سابقا أن الوظائف النحوية المختلفة، تضطلع بأدائها أنواع محددة من أقسام الكلام، سلبا أو إيجابا، حضورا أو غيابا. وإذن فالقسم الكلامي للكلمة يعتبر جزئيا مؤشرا على وظيفتها النحوية؛ فالفعل، كقسم كلامي، لا يؤدي وظيفة الفاعل والاسم لا يؤدي وظيفة الحال، كما لا يسند إلى الظروف ولا الخوالف والأدوات. فثمة تلازم بين أقسام كلامية محددة ووظائف نحوية لا تؤدي إلا بتلك الأقسام.
- ٣- اللواصق: تساعد اللواصق، سواء كانت سوابق أو لواحق في تحديد الوظيفة النحوية للكلمة. فلواصق التعريف والتأنيث والجمع والإضافة إلى الضمائر أو الإسناد إليها... كل أولئك يشترك في تحديد وتقييد الوظيفة التركيبية داخل الجملة. ومعلوم أن اللواصق هي المسؤولة عن تمايز مباني التصريف، كعلامات التأنيث والتثنية والجمع والتعريف والنسبة، وكلها مؤشرات تساعد على تحديد الوظيفة الإعرابية التي تضطلع بها الكلمة داخل السياق الجملي.

- 3- الصيغة الصرفية: المقصود بالصيغة الصرفية هو المبنى الصرفي للكلمة، سواء تعلق الأمر بمباني التقسيم السبعة من اسم وفعل وصفة، أو بمباني التصريف المسؤولة عن تحديد الجنس والعدد والتعيين في الاسم والصفة، أو تلك المسؤولة عن تحديد الشخص والزمن والضّرْب بالنسبة للفعل. فالصيغ الصرفية للكلمات تقيد الوظائف النحوية التركيبية لها، إذ ترتبط وظائف معينة بصيغ معينة، سلبا وإيجابا، تماما كما هو حال اللواصق والقسم الكلامي والعلامة الإعرابية.
- المعنى المعجمي: خلافا لما ذهب إليه» نوام تشومسكي»، من أن العلاقات النحوية للجملة مستقلة عن أساسها المعجمي، فإن المثال: (خرق الثوب المسمار)، يوضح تأثير المعجم في تحديد الوظيفة النحوية للكلمة. (۲۲)
- 7- التنغيم: Intonation، هو عبارة عن انخفاضات وارتفاعات، أو توسعات وتضيقات، يقوم بها المتكلم، أثناء تلفظه بهذه الجملة أو تلك؛ إنه أشبه بالأزياء النغمية التي يُلبسها المتكلمون منشآتهم الكلامية، التي هي السلاسل الجملية؛ وهي أزياء توجه بمساعدة السياق الاجتماعي للكلام، وما يرافقه من حركات اليدين ولغة الوجه بمختلف عناصرها معنى الجملة، دون حاجة إلى القرائن النحوية السالفة الذكر. فالجملة: (هذا عمل متقن)، يكن أن تدل بواسطة التنغيم، وبالاستناد إلى المقام، على ما يأتى:
- أ- مجرد التقرير والإخبار. ب. التأكيد. ج. الاستفهام. د. السخرية. ه. الإنكار. و. التعجب...

وبهذا المعنى يكون للتنغيم وضع القرينة اللفظية المتحكمة في المعنى الجملي؛

٢٢ نوام تشومسكي: نقلا عن د.عبد السلام المسدي، اللسانيات وأسسها المعرفية، تونس. الدار التونسية
 للنشر. ١٩٨٦. ص. ١٤٤٠.

ومن هنا تَفَوُّق اللغة الشفهية المباشرة أو المصورة في أداء المعنى بكامل ظلاله، على اللغة المكتوبة. ومهما كان لعلامات الترقيم من أهمية، فإنها لا تعوض التنغيم وما يرافقه من لغة الحركة والإيماء. (۲۳) ففي الجملة: (انتظرني عند باب المتحف الجديد)، مثلا، هل الجديد هو المتحف أو الباب ؟ وفي الجملة: (طلبت منه أن يمر عبر الظرف "صباحا» عن وقت الطلب أم عن موعد المرور ؟

وحده النبر وموقعه من الجملة هو القادر على تحديد المعنى النحوي للجملتين. فما هو النبر، وما دوره باعتباره قرينة نحوية ؟

### ٧− النبر L'accent:

يعرف علماء الأصوات النبر بأنه ازدياد في كمية الهواء عند نطق المقطع الصوتي داخل الكلمة، أو الكلمة داخل الجملة، وهو ازدياد ناجم عن قوة الضغط على الجهاز النطقي في نقطة معينة من الكلمة أو الجملة؛ (٢٤) إن وجود النبر في الكلام المسموع يجعله أقدر في الكشف عن ظلال المعنى ودقائقه، عكس الكلام المكتوب. وإذا كانت علامات الترقيم تساعد على تعويض مكونة التنغيم الكلام المكتوب. فإذا كانت علامات الترقيم تساعد على تعويض مكونة التنغيم الكلام المنب؛ لأن اللبس الذي رأيناه

<sup>77-</sup> من المؤسف أن شكل الأداء النغمي للفصحى لم يصل إلينا، إذ لم تصل إلينا العربية الفصحى إلا عبر اللغة المكتوبة، وضمن ما يحمله نظام الخط العربي من هنات تتلخص بتهميش الحركات وغياب علامات الترقيم. ومن المؤسف كذلك أن النحاة العرب القدامي قد أهملوا ظاهرة التنغيم فلم تُعْط حقها من الدراسة والتحليل، تماما كما أهملوا النظام النبري والمقطعي، وإن كنا نلمس في علم التجويد والقراءات القرآنية إحساسا ضمنيا، لم يصل إلى مستوى الوعي الصريح بهذه الظواهر.

<sup>72-</sup> تتفق جميع تعريفات النبر عند المحدثين، على أن النبر يقتضي طاقة زائدة أو جهدا عضليا إضافيا، يقول الدكتور تمام حسان: «إنه وضوح نسبي لصوت أو مقطع إذا قورن ببقية الأصوات والمقاطع في الكلام، ويكون نتيجة عامل أو أكثر من عوامل الكمية والضغط والتنغيم»، د. تمام حسان، مناهج البحث في اللغة، الدار البيضاء مطبعة النجاح الجديدة. ١٩٩٠، ص.١٩٦٠ ويضيف الدكتور كمال بشر ذلك إيضاحا فيقول: «معنى هذا أن المقاطع تتفاوت فيما بينها في النطق قوة وضعفا، فالصوت، أو المقطع المنبور ينطق ببذل طاقة أكثر نسبيا، ويتطلب من أعضاء النطق مجهودا أشد، لاحظ مثلا الفرق في قوة النطق وضعفه بين المقطع الأول في (ضرب) وبين المقطعين الآخرين: (ض/ر/ب) نجد (ض) ينطق بارتكاز أكبر من زميليه في الكلمة نفسها». علم اللغة العام: الأصوات، مؤسسة المعارف للطباعة والنشر، بيروت، ١٩٧٩، ص٢١٠

قبل قليل في الجملتين لا يرتفع إلا بافتراض النبر على الشكل الآتي:

أ- أسكن عند مدخل الطريق / الجديد = الموصوف هو (مدخل).

ب-أسكن عند مدخل/الطريق الجديد = الموصوف هو الطريق.

وواضح من هذين المثالين أن موقع النبر في الجملة هو الذي يحدد معناها النحوي، سواء تحقق هذا النبر بواسطة الضغط على مقطع معين أم تحقق بسكتة قصيرة. وقس على ذلك الجملتين: (طلبت منه أن يمر بي / صباحا). (طلبت منه أن يمر بي صباحا).

هكذا يكون موقع النبر من الجملة قرينة نحوية توجه المعنى وترفع اللبس، تماما كالعلامة الإعرابية، في قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا يَغْشَى ٱللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْعُلَمَـٰؤُأَ ﴾. (٢٥)

وما دامت العربية الفصحى قد وصلتنا مكتوبة لا مسموعة، ومكتوبة بدون علامات ترقيم، فإن المصدر الأساسي للتنغيم والنبر في العربية الحديثة هو اللهجات، وهو مصدر شديد التنوع، كثير التقلب، لا يضبطه سوى الشيوع العرفي.

وعلى العموم، فإن نظامي التنغيم والنبر في العربية الحديثة مستوحى في جملته من نظام التنغيم في اللهجات، إذ تعتمد اللهجات، فيما يخص معاني الجمل، على النغمة أكثر من اعتمادها على القرائن اللفظية، كأدوات الاستفهام والتعجب. وهو ما يشكل مظهر تميز للعربية المعاصرة، لم ينل حتى الآن حظه من الدراسة والتحليل.

هكذا تولد العربية قرائن نحوية لفظية ومعنوية كافية بوصفها مؤشرات على الوظيفة التركيبية للكلمة داخل الجملة، دون حاجة إلى الظاهرة الإعرابية. وتتعلق

۲۵- فاطر / ۲۸.

هذه القرائن بمباني التقسيم وصيغ التصريف والرتبة والمطابقة، كل ذلك بالاعتماد على ظاهرة تضافر القرائن (٢٦٠).

تلكم هي أهم القرائن المحددة للمعاني النحوية على مستوى الأبواب النحوية داخل الجملة من منظور وظيفي بنيوي. أما على مستوى التأويل، ففي آراء نوام تشومسكي، ضمن نظريته في النحو التوليدي والتحويلي ما يساعد على فهم و"تفسير" ظواهر التقديم والتأخير والحذف والزيادة والتكرار السالفة الذكر. فما الذي تضيفه هذه النظرية في فهم البنية العميقة والبنى السطحية للجملة العربية ؟

#### VII - البنية العميقة والبنية السطحية:

المقصود بالبنية العميقة الصورة الذهنية العامة والمجردة للجملة، في منظور اللسانيات التوليدية التحويلية، هو الصورة الذهنية العامة والمجردة للجملة، أي البنية البسيطة التي يمكن أن نؤول إليها كل الجمل المتنوعة والمختلفة على سطح الخطاب. (۲۷۷) وهو مفهوم افتراضي تروم اللسانيات التوليدية من ورائه إرجاع التنوع الكلامي اللامتناهي إلى جذع مشترك تنتسب إليه مظاهر التنوع والشتات؛ فالبنية العميقة للجملة في أي لغة من اللغات، هي البنية الأبسط والأكثر شيوعا، إذ هي الأصل، وما سواها فروع، أما البني السطحية Structures superficielles فتطلق على التحقيقات المختلفة للبنية العميقة، فكأن البنية العميقة مفهوم يتصل فتطلق على التحقيقات المختلفة للبنية العميقة، فكأن البنية العميقة مفهوم يتصل انطلقت منها اللسانيات الحديثة.

٢٦ الإعراب في الفصحى هو قرينة من بين قرائن تتضافر لبيان الباب النحوي الواحد، منها القسم الكلامي
 والصيغة الصرفية والرتبة والمطابقة والتضام...

<sup>27-</sup> Oswald Ducrot et Tzvetan Todorov in Dictionnaire encyclopédique des sciences du langage, op cité. pp. 302- 316.

فحين نقول إن البنية العميقة للجملة العربية هي: +SV SC +SN ؛ أي مركب فعلي + مركب اسمي + (مركب تكميلي يمكن أن يكون اسميا أو فعليا)، فلا يعني ذلك أنه لا وجود لجملة اسمية في الفصحى، بل المقصود أن الجملة الاسمية هي تحقيق كلامي وفردي للجملة الفعلية على مستوى البنى السطحية، فالجملة الفعلية هي التي تبدو أكثر شيوعا في المستوى الصوابي والعرفي المشترك لدى الناطقين والكاتبين بالفصحى. فجملة مثل: (يذهب أحمد إلى المسجد باكرا)، تبدو أكثر انسجاما واتساقامع المستوى الصوابي للفصحى، معنى ذلك أن حظها من الشيوع العرفي أوفر من حظ الجملة: (أحمد يذهب إلى المسجد باكرا)، التي تبدو غريبة على السليقة العربية، أي الحس اللغوي المشترك، رغم أن سياقات المحادثة قد تقبل جملا من هذا النوع، وهو المقصود بالبنى السطحية للجملة العربية. هذا بالذات ما دعا النحاة العرب القدامي إلى تصويبها تماما كما صوبوا وكرهوا لغة (أكلوني البراغيث). (٢٨)

وعلى العموم، فإن نظام الجملة في الفصحى يمكن النظر إليه من زاوية التعريف والتحديد اللساني، وفي ضوء ثنائية المبنى والمعنى أو الدال والمدلول، عاما كما يمكن إبراز التماثلات والتقابلات والاختلافات القائمة بين مكوناته الداخلية، على خلفية التحليل البنيوي والوظيفي، كما يمكن اللجوء إلى المقاربة التأويلية التوليدية والتحويلية لفهم مظاهر التنوع التركيبي، وتعدد الخيارات التركيبية للجملة العربية، إذ يجد هذا التنوع تفسيره في ثنائية: البنية العميقة والبنى السطحية للجملة.

۲۸ - أوضح المسالك، ابن هشام. دار الجيل، بيروت، ۱۹۷۹ / ج۱ / ، ص ٣٤٥.

#### VIII- خاتمة:

يتضح مما سلف، أن الجملة في العربية الفصحى تشكل ماهية لسانية binguistique ذات شقين متلازمين. أما الأول: فيتمثل في بنيتها التركيبية القائمة على الإسناد، كنواة لا يستقيم الكلام بدونها، إذ لا يؤدي الخطاب وظيفته التواصيلة الإبلاغية على الوجه الأكمل والأبين، إلا إذا جاء على شكل سلسلة من الإسنادات، تحيط بها أو تتموج عنها سلسلة من التوسيعات الهادفة، وظيفيا، إلى تقييد الإسناد أو إطلاقه، توسيعه أو تضييقه، أو إلى توجيهه ضمن سياق الزمان والمكان والمقام الاجتماعي التداولي، وهذا هو الدال التركيبي للجملة.

وأما الثاني: فيتمثل في إفادة معنى تعليقي جملي، لا يؤديه أي مكون من مكونات الجملة منعزلا عن التركيب، من ذلك معنى الاثبات والنفي والاستفهام والتعجب والأمر والنهي والتمني والتحضيض. وهذا هو المدلول التركيبي للجملة.

لقد قادنا تحليل النظام الداخلي للجملة وتحديد العلاقات التي تنشأ بين مكوناتها الثانوية إلى إبراز ظاهرة تضافر القرائن النحوية؛ ومفادها أن قرينة الإعراب ليست القرينة الوحديدة المحددة لوظائف الكلمات، بل تُسندها في ذلك قرائنُ لفظية ومعنوية عديدة، قد تغني عن الظاهرة الاعرابية نفسها في حالتي البناء واضطراب الرتب.

وعلى العموم، فقد أوصلنا هذا العمل إلى تأسيس طريقة جديدة في التحليل النحوي وفي النظر إلى التركيب الجملي، طريقة تركز على القيم الخلافية بين العلاقات النحوية الكبرى، وما ينشأ بين الوظائف النحوية، داخل هذه العلاقات، من تقابلات واختلافات وتماثلات، تستحق أن تدرج ضمن اهتمامات التحليل النحوى الحديث للجملة العربية الفصيحة.

#### المصادر والمراجع العربية

#### ١ - تمام (حسان):

- مناهج البحث في اللغة، الدار البيضاء، مطبعة النجاح الجديدة ١٩٩٠م.
- الأصول: دراسة ابيستمولوجية لأصول الفكر اللغوي العربي، دار الثقافة، الدار البيضاء ١٩٨٧.
- اللغة العربية معناها ومبناها، الدار البيضاء، مطبعة النجاح الجديدة، ١٩٩٧.
- ۲- ابن جني (أبو الفتح عثمان)، الخصائص، تحقيق محمد على النجار، دار
   الكتب، القاهرة، ١٩٦٤.
- ۳- ابن رشد (أبو الوليد)، الضروري في صناعة النحو، تحقيق الدكتور منصور
   عليعبد السميع، دار الفكر العربي، القاهرة، ٢٠٠٢.
- ٤- سيبوبه (عمروبن عثمان): الكتاب، طبعة عبد السلام هارون، بولاق ١٩٦٦.
  - ٥- الفاسي الفهري (عبد القادر):
  - اللسانيات واللغة العربية، توبقال، الدار البيضاء، المغرب، ١٩٨٥.
- لسانيات الظواهر وباب التعليق. منشورات كلية الآداب، الرباط (١٩٨٤).
- ٦- المتوكل (أحمد)، دراسات في نحو اللغة العربية الوظيفي، دار الثقافة،
   الدار البيضاء، ١٩٨٦.
- ٧- عبد الله (ابن عقيل)، شرح ابن عقيل، المكتبة العصرية، بيروت لبنان، ٢٠١٢
  - $\Lambda$  عبد الله (ولد أحمدو):

- الجملة في اللهجة الحسانية، بحث لنيل شهادة الدراسات المعمقة، جامعة داكار ٢٠٠٥-٢٠٠٦.
- اللهجة الحسانية وسيلةً لتعليم الفصحى، أطروحة، لنيل شهادة دكتوراه السلك الثالث، جامعة داكار ٢٠٠٩.
- اللهجة الحسانية: الخصائص اللسانية وإمكانات التفصيح، بحث لنيل ديبلو م دكتوراه الدولة، جامعة داكاريناير، ٢٠١١.
  - ٩- فريحة (أنيس)، نحو عربية ميسرة، بيروت دار الثقافة، ١٩٥٥.
- ١٠- فيصل (إبراهيم)، في بنية و أسلوب ما يسمى الجملة الاسمية في العربية، بحث قدم لمؤتمر النقد العربي في جامعة اليرموك ١٩٨٨، نقلا عن مبادئ اللسانيات لأحمد محمد قدور، دار الفكر، بيروت، ١٩٩٦.

#### ١١- المسدى (عبد السلام):

- التفكير اللساني في الحضارة العربية، الدار العربية للكتاب، تونس، ١٩٨٢.
  - الأسلوبية والأسلوب، الدار العربية للكتاب، تونس، ١٩٨٢.
    - قاموس اللسانيات، الدار العربية للكتاب، تونس. ١٩٨٤.
- ۱۲ مصطفى (الغلاييني)، جامع الدروس العربية، دار الكتاب العربي، بيروت، ٢٠١٠.
  - ١٣- ابن منظور (محمد)، لسان العرب، دار صادر بيروت ١٩٩٢.

#### ١٤ - الموسى (نهاد):

- ظاهرة الإعراب في اللهجات العربية القديمة، مجلة الأبحاث، الجامعة

- الأمريكية في بيروت، السنة ٢٤، العدد، كانون الأول ١٩٧١.
- في التطور النحوي وموقف النحويين منه، مجلة كلية الآداب، الجامعة الأردنية، المجلد الثالث، العدد الثاني، آب ١٩٧٢.
- 10-مونان (جورج)، مفاتيح الألسنية، ترجمة: الطيب البكوش، تونس، منشورات أسعيدان، ١٩٩٤.
- ١٦ ابن هشام (عبد الله)، أوضح المسالك إلى ألفية ابن مالك، دار الجيل، بيروت، ١٩٧٩.

#### المراجع الإلكترونية:

۱- أحمد (عوض القوزي)، مصطلح النحو، نشأته وتطوره حتى أواخر القرن
 ۳ه، على الموقع:

www.al-mostafa.info/data/arabic/depot2/gap

- ٢- أبو الأسود (الدؤلي)، ونشأة النحو العربي فتحي عبد الفتاح الدجني،
   على الموقع:
  - lisaanularab.blogspot.com/2013/01/blog-post\_8943.html-
- ٣- زاهيد (عبد الحميد)، نبر الكلمة وقواعده في اللغة العربية، الانترنت، بحث
   على الموقع:

zahid66.arabblogs.com

www.mohamedrabeea.com/book1.Kouloughli 1981

٤- علي (حسن مطر)، النحو لغة واصطلاحا؛ على الموقع

www.rafed.net/turathona

٥- محمد خير (الحلواني)، المفصل في تاريخ النحو العربي، على الموقع:

www.alfase eh.com

#### **Abstract**

#### The Sentence in Standard Arabic: The Concept and Components

#### Dr. Abdullah Wald Ahmadou Abu-Baker

This article tackles the "sentence" system as grammatical term and syntactical concept. The study aims to define this term within its grammatical rotation, in addition to the analysis of its major components: the subject and the predicate. The secondary components of the "sentence", represented in the "Expansion" as defined by A. Mantinet, is also discussed.

The analysis of the "sentence" and the definition of the relations arising between its secondary components led us to the presentation of the phenomenon of cooperation between the grammatical inferences. The research shows that the syntax inference is not the only inflectional inference determining the functions of the words, but also, it is supported in that by many verbal and semantic inferences.

In general, the study led us to inaugurate another way of looking into the sentence structure, a way concentrating on the "distinctive values" between the main grammatical "relations": such as predication, specification, attribution and subordination, and the functions between the grammatical relations arising from within the sentence in the classic language.



تداولية الاستعارة عند عبد القاهر الجرجاني من خلال كتابه «أسرار البلاغة»

أ. د. خليضة بوجادي
 كلية الدراسات الإسلامية والعربية - دبي





#### ملخص البحث

غثل الاستعارة تجاوزا في اللغة، من التعبير بما هو ممكن إلى التعبير بالمخالف؛ حيث يعدل المتكلم عن الرضوخ لسلطة العلاقات الأولية التي تربط الوحدات اللغوية إلى علاقات مدَّعاة، جديدة، غير مستساغة في الواقع الأوّليّ. ولعل هذه التجاوزات من أهم ما يميز اللغة التعبيرية لدى الإنسان، لذا حظيت الاستعارة بعناية الدارسين على اختلاف مشاربهم واهتماماتهم، قديما وحديثا.

وتتناول هذه الدراسة نظرات في الاستعارة، عرضها عبد القاهر الجرجاني (۱) (ت ٤٧١ هـ) في «أسرار البلاغة»، وهي من أوفى ما وصلنا في تحليلها، وبيان عناصرها، وتحديد مقاصدها الإبلاغية المتعددة. ولْيكن هذا التناول من منظور تداولي، يستند إلى المقولات الاتصالية أساسا، وما يتعلق بكل من المتكلم، منتج الاستعارة، متوخّي التجاوز، وبالسامع الذي يتوقف عليه نجاح الاستعارة بقدرته على استقصاء مواضع التجاوز والظفر بالمقاصد المبيّتة، والنص الاستعاريّ في ذاته.

١- الجرجاني (أبو بكر عبد القاهر بن عبد الرحمن بن محمد: نحوي وَمتكلم وبالاغي، من أعلام القرن
 الخامس الهجري، ولع بالعلم، من أشهر آثاره: دلائل الإعجاز، وأسرار البلاغة.

# أولاً: مقدمة البحث

تعود المفاهيم التداولية إلى عدد من الأفكار المنطقية التي سادت في بدايات القرن الماضي لدى (بيرس Ch.S.Peirce) (۲)، و(ويليم جيمس William القرن الماضي لدى (بيرس على على دراسة اللغة وعلاقتها بمستخدميها؛ والنظر إلى كل العناصر الفاعلة في العملية التواصلية. وعرفت الدراسات اللسانية على مدار القرن الماضي تحولا واضحا من الاتجاهات البنيوية إلى الاتجاهات الوظيفية والتواصلية.

ولقد نشأت المفاهيم التداولية استنادا إلى مصادر معرفية متنوعة؛ لسانية وفلسفية وبلاغية. تطورت بعد أعمال (أوستين J.austin) (أوستين القرن (H.p.grice)) (أوستينات من القرن الله و(جرايس H.p.grice)) وغيرهم، في الستينيات من القرن الماضي. وتتفق جميعا في نظرتها إلى اللغة من الناحية التواصلية، وتحليل بنيتها الفعلية في الاستعمال، وظروفها المصاحبة.

ويتناول هذا البحث (الاستعارة) بوصفها موضوعا مشتركا بين اللغات والثقافات، ما انفك يحظى بكثير من الدراسات والبحوث على مرّ العصور. ويرتكز على أسئلة أساسية:

۲- شارل ساندز پیرس (۱۸۳۹-۱۹۱۶): سیمیائیاتی وفیلسوف أمریکی ، أحد مؤسسی السیمیائیات المعاصرة إلى جانب ف. دی سوسیر، أحد كبار المُجددین فی منهجیة البحث وفلسفة العلوم.

٣- وليم جيمس (١٨٤٢- ١٩١٠): فيلسوف أمريكي، من رواد علم النفس الحديث، والتربية، والتصوف، والفلسفة البراغماتية. من مؤلفاته: الإرادة، الاعتقاد، مبادئ علم النفس، البراغماتية.

٤- جون لانجشو أوستن (١٩١١- ١٩٦٠): فيلسوف لغة بريطاني، واضع نظرية أفعال الكلام. أشهر أعماله
 «كيفية فعل الأشياء بالكلمات».

٥- جون رودجر سورل (١٩٣٢-): فيلسوف أمريكي معاصر، متخصص في فلسفة اللغة وفلسفة الذهن.
 أستاذ لفلسفة اللغة بجامعة بيركلي.

حربرت بول جرايس (١٩١٣ – ١٩٨٨): فيلسوف لغة بريطاني، قضى آخر عشرين سنة من حياته المهنية
 في الولايات المتحدة. تركزت أعماله حول دراسة المعنى من المنظور الفلسفي. وتعد نظريته حول الاستلزام من أهم الإسهامات في الدرس التداولي.

- ما حدود العبارات الاستعارية عند عبد القاهر الجرجاني؟
- ما العمليات الذهنية والظروف الخطابية التي تكتنف إنتاجها؟
  - ما دور 'كل من المتكلم والسامع أثناء النشاط الاستعاري ؟
- ما الخصائصُ التداولية التي حدّدها عبد القاهر الجرجاني في العبارات الاستعارية؟

ويهدف من خلال هذه الأسئلة إلى بيان القيم التداولية في الاستعارة العربية، وإثبات تداولية الاستعارة في الدرس البلاغي العربي، من حيث إنها فعل لغوي حيّ، وغنيّ بعناصر اتصالية عديدة تجعله مدوّنة مناسبة للدراسات التداولية الحديثة.

#### ثانيا: «التداولية»؛ حدود ومفاهيم:

تحمل مادة (دول، تداول) في المعاجم العربية عددا من الدلالات المتقاربة، أهمها: التحول والتناقل من حال إلى أخرى. وتلك حال اللغة؛ متحوِّلةً من حال لدى المتكلم إلى حال أخرى لدى السامع، ومتناقلة بين الناس يتداولونها بينهم؛ وهنا، نضيف معنى المشاركة في تحقيق الفعل اللغوي الاجتماعي.

ويُقدّم (طه عبد الرحمن) (۷) مفهوما تقريبيا لـ (التداول) في التراث اللساني العربي، بقوله: (إن الفعل (تداول) في قولنا: (تداول الناس كذا بينهم)، يفيد معنى (تناقله الناس وأداروه بينهم) (۸) ويجعله قسيما للفعل (دار) الذي من دلالته نقل الشيء وجريانه، نحو قولنا: دار على الألسن؛ جرى عليها، ليخلُص

٧- طهعبد الرحمن: فيلسوف مغربي، ولد في ١٩٤٤ بالجديدة، متخصص في المنطق وفلسفة اللغة والأخلاق.
 وهو أحد أبرز الفلاسفة والمفكرين في مجال التداول الإسلامي العربي منذ بداية السبعينيات من القرن العشرين.

٨- طه (عبد الرحمن): تجديد المنهج في تقويم التراث، المركز الثقافي العربي، الرباط، المغرب، ١٩٩٣.
 ص ٢٤٣٠.

إلى أن المعنى الذي يحمله الفعل هو «التواصل»، ومقتضى التداول -إذا- أن يكون القول موصولا بالفعل<sup>(٩)</sup>.

أما عن مصطلح (التداولية)، فيُضيف: (وقد وقع اختيارنا منذ ١٩٧٠ على مصطلح «التداوليات» مقابلا للمصطلح الغربي (براغماتيقا)، لأنه يُوفي المطلوب حقه، باعتبار دلالته على معنيين «الاستعمال» و»التفاعل» معا، ولقيَ منذ ذلك الحين قبولا من لدن الدارسين الذين أخذوا يدرجونه في أبحاثهم)(١٠٠).

واللسانيات التداولية اليوم تخصص لساني يتجاوز النظر في بنية اللغة إلى الإحاطة بمقاصد المتكلم ومرامي حديثه والسياقات المختلفة. وربما كان المعنى مخالفا تماما لما تحمله البنية الشكلية للغة، نحو قولك لمن جاءك خاطبا ابنتك؛ (مازالت صغيرة)، أو (لم تكمل دراستها بعد)؛ تريد بذلك ردّه. وهي ليست درسا لسانيا خالصا عند بعض الدارسين؛ ورد في قول (فرانسواز أرمينكو .F . وحرسا لسانيا خالصا عند بعض الدارسين وزير إلا أنه لا يملك حدودا واضحة. تقع (...) في مفترق طرق الأبحاث الفلسفية واللسانية» (۱۱). وهي بذلك أحد العلوم البينية؛ حيث تتقاسم معارف اللسانيات وعلم الاجتماع والمنطق وعلم النفس ونظرية الاتصال، وغيرها. تُعنى أساسا بشرح سياق الحال ومقامات الخطاب، لذا سماها بعضهم: لسانيات الاستعمال اللغوي (۱۲).

وللإشارة، فإن دراسة اللغة أثناء الاستعمال من أهم ما ميَّز الدرس اللغوي العربي القديم منذ بدايته، وهو الأمر الذي لم تعرفه اللسانيات حديثا إلا في

٩- ينظر المرجع نفسه، ص ٢٤٣-٢٤٤.

١٠ طه عبد الرحمن: في أصول الحوار وتجديد علم الكلام، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، المغرب، ط٢، ٢٠٠٠، ص٢٧.

۱۱- فرانسواز أرمينكو: المقاربة التداولية، ترجمة سعيد علوش، مركز الإنماء القومي، الرباط، المغرب، ١٩٨٦، ص ٧٠.

۱۲- ينظر: محمود نحلة، آفاق جديدة في البحث اللغوي المعاصر، دار المعرفة الجامعية، مصر، ٢٠٠٢، ص

النصف الثاني من القرن الماضي بتجاوزها المفاهيم البنيوية؛ ومن أمارات ذلك:

- الاحتجاج بالاستعمال والسماع، والاحتكام إليه إن خالف القاعدة.
- ربط حدیث المتکلم بالمقاصد وأغراض الکلام وما یقدمه من فائدة.
  - تُعَدّ اللغة وسيلة نفعية للتعبير عن أغراض مستعمليها.
    - تعتمد البلاغة العربية مبدأ: «لكل مقام مقال».

# ثالثا- تداولية الاستعارة؛ التأسيس والإجراء

#### ١ - التداولية والبلاغة؛ التأسيس

يُدرِ ج الدارسون حديثا البلاغة ضمن علوم الاتصال، لأنها تمثّل نظرية اتصالية متكاملة، تقوم على التأمل والفكر والإبلاغ؛ لا يستقل خلال ذلك الشكل عن المضمون، ولا المعنى عن ظروف الاتصال ومقاصد المتكلمين. من ذلك ما أورده تمام حسان: "وعندي أن المعنى اللغوي للفظ البلاغة فرع على معنى "الإبلاغ"، أو التواصل الذي هو موضوع من موضوعات علم الاتصال" ("١"). فالدلالة العامة لها هي إبلاغ المعنى أو بلوغه إلى المخاطب، وانتهاؤه إليه ووصوله؛ وهي بهذه الدلالة لا تختلف عن مفهوم الاتصال والإبلاغ، بل إنها تقتضي مفهوم التواصل ذاته. يقول أبو هلال العسكري (١٠١) (ت ٣٩٥ هـ): "البلاغة كل ما تبلغ به المعنى قلب السامع، فتمكنه في نفسه كتمكنه في نفسك، مع صورة مقبولة ومعرض حسن. "(١٠٠). فالإبلاغ عملية تواصلية شاملة كما يقدّمها اليوم علم الاتصال، وقد

<sup>19-</sup> تمام حسان: المصطلح البلاغي القديم في ضوء البلاغة الحديثة، مجلة فصول، مج٧، ع ٣ و٤، القاهرة، أبريل-سبتمبر ١٩٨٧، ص٨٧.

<sup>14-</sup> العسكري (الحَسَن بْن عَبْد الله بْن سهل بْن سَعيد بْن يحيى بْن مهْران): لغَويّ، وأديب، وشاعر، له جهد محفوظ في البلاغة والنقد والأدب، تتلمذ على يد خاله أبي أحمد العسكري صاحب شرح ما يقع فيه التصحيف والتحريف. من أشهر مصنفاته: الفروق في اللغة، والصناعتين.

١٥ أبو هلال العسكري: كتاب الصناعتين الكتابة والشعر، الهيئة المصرية للكتاب، ١٩٩٥، ص١٠٠.

تُضاف إليها شروط أخرى يقتضيها التواصل الأدبي الفني، خلافا للتواصل اليومي العادي.

ومن ذلك أيضا، ما ذكره (محمد العمري) في (بلاغة الخطاب الإقناع)، من أن البلاغة صارت شعبة خاصة بفن التواصل وخطاب الإقناع بـ (الولايات المتحدة) (۱۱) وفي سياق حديثه عن مراعاة المقام والحال، يقول: «فالبلاغيون العرب، وإن لم يهتموا كثيرا بالدراسة النفسية والأخلاقية للمرسل والمتلقي، حاولوا أن يدرجوا تحت عنوان المقام والحال، ملاحظات كثيرة فيما ينبغي للخطيب أن يكون عليه أو يراعيه من أحوال السامعين (۱۷). ومنهم من قارب بين مفاهيم البلاغة العربية وبعض مباحث التداولية حديثا، نحو قول (صلاح فضل): «ويأتي مفهوم التداولية هذا، ليغطي بطريقة منهجية منظمة، المساحة التي فضل): «ويأتي مفهوم البلاغة القديمة بعبارة (مقتضى الحال)، وهي التي أنتجت كان يشار إليها في البلاغة العربية «لكل مقام مقال» (۱۸). بل إن منهم من يقول بـ «البلاغة التربية تقف مهمتها على مطالبة المتكلم بأن يعي مقامات مخاطبيه ومستوياتهم المختلفة» (۱۹).

ولعلّ أهمّ وظيفة للبلاغة -إذاً- الإيصالُ والإبلاغ، ويقتضي ذلك كثيرا من شروط التواصل وظروف الأداء، من أحوال مختلفة للمتكلمين، إلى كل ما يرتبط بالمعنى وملابساته، إلى معرفة أقدار السامعين ومنازلهم... ولها بهذا المفهوم مجالات مشتركة مع ما تتناوله اللسانيات التداولية الحديثة، وتحمل كثيرا

١٦- ينظر محمد العمري: في بلاغة الخطاب الإقناعي، مدخل نظري وتطبيقي لدراسة الخطابة العربية،
 الخطاب في القرن العشرين غوذجا، إفريقيا الشرق، المغرب، لبنان، ط٢، ٢٠٠٢. ص١٤.

١٧- ينظر: المرجع نفسه، ص٢١.

١٨ صلاح فضل: بلاغة الخطاب وعلم النص، سلسلة أدبيات، الشركة المصرية العالمية للنشر، لونجمان، إشراف محمود مكى على، ط١، ١٩٩٦، ص٢٦.

<sup>91-</sup> ينظر: محمد سالم ولد الأمين: مفهوم الحجاج عند (بيرلمان) وتطوره في البلاغة المعاصرة، مجلة عالم الفكر، «الحجاج» مج ٤٠)، أكتوبر-ديسمبر، ٢٠١١، ص٦٢.

من القيم التداولية في دراسة اللغة (٢٠). وإذا كانت التداولية في أوجز تعريفاتها، هي دراسة مناحي الكلام، أو دراسة اللغة حين الاستعمال، فإن البلاغة هي المعرفة باللغة أثناء استعمالها(٢١).

#### ٢ - تداولية الاستعارة؛ الإجراء

يعني المنظور التداولي للاستعارة دراستها ضمن سياقاتها التواصلية المتعددة، والتعامل مع العناصر الواقعية لملفوظاتها؛ ويقتضي ذلك أن يُنظر إليها بوصفها وسيلة لغوية للاتصال، غير عادية باعتمادها مخالفة المعتاد من اللغة، وتتضح قيمتها من محصول التفاعل بين ما هو بشري وأدبي وفني، دون إغفال النظر إلى الانتقال السياقي الذي تفرضه على المتكلم والسامع؛ من سياق التلفظ إلى سياق التلقي، على تنوع السياقات الثقافية والاجتماعية.

ويشير عبد القاهر الجرجاني إلى هذه التفاوتات السياقية، واختلاف مستويات مستخدمي الاستعارة، بقوله: «اعلم أن من شأن هذه الأجناس أن تجرى فيها الفضيلة، وأن تتفاوت التفاوت الشديد، أفلا ترى أنك تجد في الاستعارة العامي المبتذل، كقولنا: رأيت أسدا، ووردت بحرا، ولقيت بدرا، والخاص النادر الذي لا تجده إلا في كلام الفحول ولا يقوى عليه إلا أفراد الرجال»(٢٢).

ولعل هذا المنظور التداولي يثري الدراسات الحديثة للاستعارة، لا سيما تلك التي أبعدتها عن سياقها الواقعي، نحو النظرية الاستبدالية التي عزلتها عن سياقاتها التواصلية (٢٣).

٢٠ يُنظر خليفة بوجادي: في اللسانيات التداولية، محاولة تأصيلية في الدرس العربي القديم، بيت الحكمة، الجزائر، ط٢، ٢٠١٢، ص ٨٦.

٢١- يُنظر المرجع نفسه، ص ٨٦.

۲۲ عبد القاهر الجرجاني: أسرار البلاغة، اعتنى به محمد فاضلي، ط۱، أبحاث للنشر والترجمة والتوزيع،
 ۲۲۰۰۷، ص ٤٣.

٢٣ عيد بلبع: الرؤية التداولية للاستعارة، مجلة علامات، المغرب، ع ٢٣، ٢٠٠٥، ص١.

والاستعارة في علم البيان، مجاز لغوي علاقته المشابهة دائما (تشبيه حذف أحد طرفيه). وتتفق تعريفات البلاغيين العرب لها حول مبدإ عام يحكمها، وهو النقل؛ من الحقيقة إلى المجاز، أو من الأصل إلى غيره؛ فقد ذكرها الجاحظ بأنها تسمية الشيء باسم غيره إذا قام مقامه (٢٠)، وكذلك هي عند ابن قتيبة (٢٠٥) (ت٢٧٦هـ)؛ إذ «... العرب تستعير الكلمة فتضعها مكان الكلمة إذا كان المسمّى بها بسبب من الآخر، أو مجاورا لها أو مشاكلا» (٢٠١)، وهي عند أبي هلال العسكري نقلُ العبارة عن موضع استعمالها في أصل اللغة إلى غيره (٢٧٠). فمجموع هذه التعريفات ينطلق في تعريفه للاستعارة من مبدإ أنها نقل الذي يعتري اسم الشيء، أو اللفظ أو العبارة، على سبيل المجاز القائم على المشابهة أساسا.

# رابعا: تداولية الاستعارة في أسرار البلاغة لعبد القاهر الجرجاني ١- المفهوم والخصائص.

ورد في تعريف عبد القاهر الجرجاني للاستعارة، قوله: «أنْ يكون للفظ أصل في الوضع اللغوي معروف، تدل الشواهد على أنه اختص به حين وضع ثم يستعمله الشاعر في غير ذلك الأصل، وينقله إليه نقلا غير لازم فيكون هنا كالعارية» (٢٨٠)؛ في هذا التعريف يعد الجرجاني الاستعارة نقلا للفظ من وضعه الاصطلاحي المتواضع عليه إلى وضع آخر، غير أن هذا الوضع الجديد لا يكون

٢٤ يُنظر الجاحظ: البيان والتبيين، تحقيق محمد عبد السلام هارون، مكتبة الخانجي، مصر، ط٧، ١٩٩٨، ج١، ص١٥٦ –١٥٣.

٢٥ ابن قتيبة (أبو محمد عبد الله بن عبد المجيد بن مسلم الدينوري): أديب، فقيه، محدّث، مؤرخ. له
 العديد من المصنفات أشهرها عيون الأخبار، وأدب الكاتب وغيرهما.

۲۲- ابن قتيبة الدينوري: تأويل مشكل القرآن، تحقيق إبراهيم شمس الدين، دار الكتب العلمية، ۲۰۰۷،
 ص۱۰۲.

٢٧- يُنظِّر أبو هلال العسكرى: كتاب الصناعتين الكتابة والشعر، ص ٢٦٨.

٢٨ عبد القاهر الجرجاني: أسرار البلاغة، ص ٣١.

لازما له، بل إنه وضع مؤقت تستوجبه طبيعة استعماله في الشعر. والاستعارة ابحسب هذا التعريف - فعل مقصود من الشاعر. ولعل نسبة ذلك إلى الشاعر بسبب ما تمثله الاستعارة من اختيار فني أرقى من الاختيار اليومي العادي للأفراد، ولكنه - في الوقت نفسه - لا ينفي أن تكون الاستعارة اختيارا من غير الشعراء أيضا. وهو ما يوحي بأن الجرجاني لا يقصر الاستعارة على الخطاب الإبداعي، بل يوسع من دائرتها لتشمل الخطابات الأخرى ولو أنه لا يحدد هذه الخطابات. وفي موضع آخر من هذا التعريف، يشبه الجرجاني الاستعارة بالعارية التي تعني وأن يستعير بعض الناس من بعض شيئا من الأشياء ولا يقع ذلك إلا من شخصين بينهما سبب معرفة ما يقتضي استعارة أحدهما من الآخر شيئا» (٢٩).

تقوم العلاقة بين الاستعارة والعارية على أساس وجود شبه في التصور بينهما، فإذا كانت العارية لا تعار إلا في إطار تقارب بين شخصين، فإن هذا التقارب وارد في الاستعارة التي تقوم على وجود علاقة بين طرفيها، وهي المشابهة، لدى أغلب النقاد القدامي والبلاغيين.

# ٢ - أقسام الاستعارة لدى الجرجاني:

يجعلها نوعين: غير مفيدة ومفيدة (٣٠٠)؛

1- الاستعارة غير المفيدة: يعرفها بقوله: «ما لا يكون لنقله فائدة» (٢١). ويرى الجرجاني بأن هذا النوع من الاستعارة لا يتردد بكثرة فهو «قصير الباع قليل الاتساع» (٢٢). ويقع هذا النوع من الاستعارة بنقل اللفظ من معنى إلى معنى أخر، بهدف التوسع في أوضاع اللغة ومراعاة دقائق الفروق في المعاني

٢٩ - المرجع نفسه، ص ٣١ وما يليها.

٣٠- المرجع نفسه، ص ٣١ وما يليها.

٣١- المرجع نفسه، ص٣١.

٣٢- المرجع نفسه، ص٣١.

المدلول عليها (٣٣)، ويمثل لها الجرجاني بقول الشاعر (٣٤):

فَيِتنَا جُلوسًا لدَى مُهْرِنًا نَنزعُ منْ شفتيْهِ الصّفَارا

استعمل الشاعر الشفة للفرس وهي موضوعة أصلا للإنسان، ويرى الجرجاني أن هذه الاستعارة لا تضفي جديدا على المعنى «فلا فرق من جهة المعنى بين قوله: من شفتيه وبين قوله: من جحفلتيه. لو قاله إنما يعطيك كلا الاسمين العضو المعلوم فحسب» (۲۰۰). بل إنه يذهب إلى أن هذه الاستعارة قد تنقص جزءا من الفائدة التي على الشاعر توخيها، ومنها هذه الاستعارة الواردة في هذا البيت.

لذلك يخرج الجرجاني الاستعارة غير المفيدة من دائرة الاستعارة مقتصرا على النوع الثاني: الاستعارة المفيدة.

٢- الاستعارة المفيدة: يعرفها بقوله: «اعلم أن الاستعارة في هذا الضرب دون الأول وهي أمد ميدانا وأشد افتنانا وأكثر جريانا وأعجب حسنا وإحسانا، وأوسع سعة وأبعد غورا». (٣٦)؛ وفي هذه الإشارات، بيان لعناصر الاستعارة المفيدة، وهي سعة ميدان المعنى والإحاطة الدلالية، وإعمال الشعر فكره لإخراج أوجهها البديعة، وغناها بالمعاني، وامتدادها بالدلالات. ويصفها بأنها: «ما يكون له فائدة» (٣٦)؛ إذ يؤدي نقلها عن وضعها الأصلي إلى إضافة في المعنى لم تكن لتحصل دون نقلها.

ويحصر الجرجاني هذه الفائدة في المشابهة قائلا: «وأما المفيدة فقد بَان لك باستعارته فائدة ومعنى من المعاني وغرض من الأغراض لولا مكان تلك الاستعارة

٣٣- يُنظر: المرجع السابق، ص٣١.

٣٤- المرجع نفسه، ص٣٢.

٣٥- المرجع نفسه، ص ٣٢.

٣٦- المرجع نفسه، ص ٣٦.

٣٧- المرجع نفسه، ص٣١.

لم يحصل لك، وجملة تلك الفائدة وذلك الغرض التشبيه». (٢٨)

ويسوق لها الجرجاني المثالين الآتيين: (٢٩)

- رأيت أسدا.
- صافحت بحرا.

في المثال الأول، تمت استعارة اسم الأسد للرجل ليفيد معنى جديدا لم يكن ليحصل لولا هذه الاستعارة، وهو المبالغة في وصف المقصود بالشجاعة، لكن هذه المبالغة لا تتم خارج التأثير في المتلقي الذي تقع في نفسه صورة الأسد في بطشه وإقدامه ويأسه وشدته.

أما المثال الثاني، فقد استعير فيها اسم البحر للرجل لإفادة كرمه وجوده.

وتأسيسا على تعريف الاستعارة السابق وقسميها، مما أورده عبد القاهر الجرجاني، نخلص إلى الآتي:

- الاستعارة نشاط لغوي محض.
- الاستعارة نقل للألفاظ والمعانى، أساسا.
- تتجاوز الاستعارة الاستعمال الأدبي (الشعري)، إلى ورودها في خطابات غير أدبية.
  - العلاقة بين طرفي الاستعارة علاقة مشابهة.
    - تتحدد قيمة الاستعارة بدرجة فائدتها.

۳۸- المرجع نفسه، ص ۳۳.

٣٩- المرجع نفسه، ص ٣٣.

إلى جانب هذه المبادئ الأساسية للاستعارة في تصور الجرجاني، نشير إلى فكرة بديعة التفت إليها في حديثه عن الاستعارة حين اعتبرها مسألة مشتركة بين جميع الأجيال وفي جميع اللغات، بل إنه اعتبرها مسألة تتقاسمها مختلف الأذهان ويدل على ذلك قوله: «فقولك رأيت أسدا، تريد وصف رجل بالشجاعة وتشبيهه بالأسد على المبالغة، أمر يستوي فيه العربي والعجمي وتجده في كل جيل، وتسمعه من كل قبيل. كما أن قولنا زيد كالأسد، على التصريح بالتشبيه كذلك فلا يمكن أن يدعي أننا إذا استعملنا هذا النحو من الاستعارة فقد عمدنا إلى طريقة في المعقولات لا يعرفها غير العرب أو لم تتفق لمن سواهم (١٠٠)».

تقدم لنا هذه المقولة إشارة مهمة تتمثل في انتباه الجرجاني إلى أن الاستعارة عملية مشتركة بين جميع اللغات لأنها تعكس حضورها في البنية الذهنية للإنسان.

هذه المفاهيم السابقة هي مدخل هذه الدراسة، ولقد تناولت عددا من المبادئ الاستعارية التي يمكن ربطها بالمباحث التداولية الحديثة؛ اعتدادا بمفهوم استعمال الأصل، النقل، القصد في الاستعارة؛ وتتوزع هذه العناصر على مبحث المتكلم بعده من يصنع الادّعاء الاستعاري بغية الإمتاع والحجاج، ومبحث السامع بعده متبنّى الادّعاء في العملية الاستعارية؛ متأثرا ومنصاعا.

# ٣- المتكلم؛ صناعة الادّعاء، الإمتاع والحجاج

يؤدي المتكلم دورا بارزا في البلاغة العربية، فهو منتج الخطاب وباعثه، وهو الذي يحدد الدلالات ومقاصدها، فالمعنى يرتبط به وبما ينوي إبلاغه.

وفي مجال الاستعارة تحديدا، يتباين دور المتكلمين في وضع الاستعارات واختلاف مقاصدها؛ فقد تحمل معنى معينا أحدهم لتأخذ غيره لدى الآخر؛ لأن المتكلم يختار التعبير الاستعاري لغرض متوخّى سلفا أو تفرضه ظروف الخطاب.

٤٠- المرجع السابق، ص ٣٣.

وفيما يأتي أهمُّ القيم التداولية المسنَدة إلى المتكلم في العبارة الاستعارية:

#### أ- القيمة الادعائية

يقصد بها ادّعاء معنى الاسم للشيء، لا نقل الاسم من الشيء، ولا يتحقق إطلاق معنى لفظ معين على معنى لفظ آخر إلا عندما يدخل المعنى الأول في جنس المعنى الثاني ويُدّعى أنه هو نفسه. كقولهم: "رأيت أسدا"؛ فإطلاق لفظ (الأسد) على (الرجل) لا يتم إلا بعد إدخال الرجل في جنس الأسود ومن ثم تكون الاستعارة ادّعاء، بقصد من المتكلم وإرادة منه لهذا الإدخال بين الجنسين.

وقولنا: «رأيت شمسا أو بدرا»، فليس المقصود الشمس الساطعة في كبد السماء أو البدر الظاهر في عتمة الليل، وإنما الحال هي المبالغة في وصف شخص له من الجمال والبهاء والحسن المالئ للعيون الباهر للنواظر. فندّعي أن هذا الشخص (المشبه) هو نفسه الشمس أو البدر (المشبه به). أو كما يقول الشاعر: ... وفاحما، ومرسنا مسرجا؛ يعنى أنفا يبرق كالسراج.

و «المرسن» في الأصل، كلمة تستخدم خارج مجال الآدمي، لأنه الموضع الذي يقع عليه الرسن، فقد نُقِل الشيء من الجنس المخصوص به إلى جنس آخر.

ولا تقتصر الاستعارة في كتاب الأسرار على أقوال الشعراء وحسب، بل وردت أيضا في مواقف أخرى، نحو المثل السائر في قول الأعرابي: «كيف الطلا وأمه» (١٤)؛ إذ القصد منه تشبيه الصغير حديث الولادة بالطلا، وهو صغير الضبي، وادعاؤنا أنه هو، فالقائل لا يقصد أن الولد طلا وإنما وظّف ذلك لعلاقة المشابهة بينهما.

٤١- المرجع السابق، ص ٣١.

ومن أوجه حصول الادعاء في الاستعارة، أن ينقل المتكلم سامعه إلى جو من العناصر المدركة بالحواس، المشاهدة بالبصر، حملا له على تصديق الادّعاء والخضوع إليه، نحو ما ذكره الجرجاني من قول لبيد (ت٤١هـ):

ذلك أنه جعل للشمال يدا، ومعلوم أنه ليس هناك مشار إليه يمكن أن تجرى اليد عليه نحو إجراء الأسد في قولك: (انبرى لي أسد يزأر) وتقصد به رجلا، أو إجراء (الظباء) على النساء، أو (النور) على الهدى والبيان. بل ليس أكثر من أن تتخيل إلى نفسك وهو محصول الشاعر في هذا المقام أن "الشمال» في تصريف» الغداة» على حكم طبيعتها مثل المدبر والمصرف الذي له زمامه بيده، فلا يتعدى كل هذا التخيل والتوهم دون أن يكون هناك شيء محسوس.

فقد أراد أن يثبت أن للشمال في الغداة تصرّفا لا يختلف عن تصرف الإنسان في الشيء يقلبه، فاستعار كلمة «اليد» حتى يتحقق الشبه ويتأكد، ادّعاءً لا مقاربة، وذلك أدعى إلى الإقناع وتبني مواقف الخطاب.

يحمل إذًا - مفهوم الاستعارة من منظور الادّعاء وسائل وافية لتحليلها بالنظر إلى التداخل بين المجالات التصويرية المتوافرة في حياة الإنسان، لأن إدماج مجال تصويري معين (الإنسان مثلا) داخل مجال تصوري مغاير (الحيوان مثلا) عن طريق الادّعاء يفتح مجالا واسعا لتغيير النظرة إلى الاستعارة بجعلها تتجاوز ما هو لغوي لترتبط أكثر بما يمتع من طبيعة العالم الذي نعيش فيه وكيفية تفاعلنا معه، ولتصبح ضربا من ضروب الصانعة الفكرية، وشكلا من أشكال الرؤية والتخييل. ولعل مفهوم هذا الادّعاء، عند الجرجاني، يحمل كثيرا من الإمكانات التي ينبغي أن يستثمرها المشتغلون اليوم بالاستعارة، وأن أهم ما يدعو إلى التعبير التي ينبغي أن يستثمرها المشتغلون اليوم بالاستعارة، وأن أهم ما يدعو إلى التعبير

٤٢- المرجع نفسه، ص٤١.

الاستعاري، الحاجةُ إلى الفهم والإفهام وليس السعي وراء الغلو والإغراق.

# ب- الادّعاء سبيل الإقناع

تحمل الاستعارة مضامين تداولية أخرى، أهمها أن يقصد التأثير في سامعه وإقناعه بوجهة نظر أو فكرة أو موقف ما، أو يقصد إمتاعه من خلال استعمال الأساليب البيانية المختلفة. والإمتاع غرض متوخّى في الثقافة العربية، إذ يجنح المتكلم إلى الصناعة البيانية، ويطرب السامع في المقابل، بفرائد هذه الصناعة وبدائعها. وقد يلجأ المتكلم لتحقيق ذينك التأثير أو الإمتاع، إلى استخدام حجج وبراهين تدعم رأيه، فتزيده قوة، وتحمل السامع على التجاوب وتحقيق غرض الخطاب.

وقد لاحظ بعض الدارسين أنّ اللجوء إلى الأوجه البلاغية يكون لغرضي الإقناع وبيان جمال العبارة، يقول: "إن المتميّز واللافت في القياس الشعري أي في التشبيه والاستعارة أنّه يجمع بين الإقناع والجمال. إنّه يُقنع بالفكرة أو الرأي من جهة أنه قياس، وهو يُمتع ويُطرب من جهة أنّه صورة تُزيّن القول وتُوشّيه» (٣٤٠).

# ج- الإقناع غرض استعاري

الإقناع رديف الاقتناع؛ مما يعني أنهما متلازمان وجودا وعدما، فلا وجود لأحدهما دون الآخر، لأن اقتناع السامع بفحوى الخطاب هو ما يجعلنا نصف عمل المتكلم بأنه إقناع. والإقناع، في الثقافة العربية، مرتبط ارتباطا وثيقا بإمتاع المخاطب، لأن الإمتاع سبيل من سبل الاقتناع وداع من دواعي النظر في فحوى الخطاب ليكون أدعى للاستمالة. ويتمثل ذلك في كل ما من شأنه أن يترك آثاره في نفس السامع ويدفعه إلى الامتثال. فالاستعارة إذاً، بقدر ما هي إقناع للعقل

٤٣- سامية الدريدي الحسيني: دراسات في الحجاج، قراءة لنصوص مختارة من الأدب العربي القديم، عالم الكتب الحديث، جدارا للكتاب العالمي، الأردن، ط١، ٢٠٠٩، ص ٩٥.

بقدر ما هي أيضا إمتاع للعاطفة.

ولن يخرج موضوع "المقام ومقتضى الحال» في البلاغة العربية عن هذا المفهوم العامّ؛ إذ يرتبط اختلاف الغرض المنشود للخطاب بتغير المقام؛ يقول أبو هلال العسكري في الصناعتين: "واعلم أن المنفعة مع موافقة الحال وما يجب لكل مقام من مقال، فإذا كنت متكلما أو احتجت إلى عمل خطبة لبعض ما تصلح الخطب أو قصيدة لبعض ما يراد له القصيد فتخط ألفاظ المتكلمين مثل الجسم والكون والتأليف والجوهر فإن ذلك هجنه» (١٤٠).

ويقد م السكاكي (٥٠٠) (ت ٢٦٦ هـ) في موضع آخر أشكالا مختلفة للمقامات باختلاف العلاقات الاتصالية بين المتكلم والسامع، يقول في «مفتاح العلوم»: «ولا يخفى عليك أن مقامات الكلام متفاوتة، فمقام الشكر يباين مقام الشكاية، ومقام التهنئة يباين مقام التعزية، ومقام المديح يباين مقام الذم، ومقام الترغيب يباين مقام الترهيب، ومقام الجد في جميع ذلك يباين مقام الهزل... وكذا مقام الكلام مع الذكي يغاير مقام الكلام مع الغبي، ولكن من ذلك مقتضى غير مقتضى الآخر. ثم إذا شرعت في الكلام فلكل كلمة مع صاحبتها مقام وارتفاع شأن الكلام في باب الحسن والقبول وانحطاطه في ذلك بحسب مصادفة الكلام لما يليق به، وهو الذي نسميه مقتضى الحال» (٢٤١).

ويؤدي المقام دورا فعالا في نجاح الخطاب الإقناعي؛ حيث يرتبط به المقال من ناحية، ويحفظ مراعاة الألفاظ للأغراض والمقاصد، كما يؤسس موضوع المقام أيضا للأسئلة التداولية: كيف نتكلم؟ لمن نتكلم؟ وكيف نُقنع الآخرين؟ وكيف نتخذ القرار؟...

٤٤ - أبو هلال العسكرى: الصناعتين، ص١٣٥.

٥٤ السّكاكي: (سراج الدين أبو يعقوب يوسف بن أبي بكر بن محمد بن علي الخوارزمي): عالم بالعربية والأدب، من أشهر مصنفاته: مفتاح العلوم.

٤٦ أبو يعقوب السكاكي: مفتاح العلوم، تحقيق نعيم زرزور، دار الكتب العلمية، لبنان، ص١٦٨.

وحديثا، ربط المشتغلون بقضايا الخطاب البلاغة بالحجاج؛ يقول (روبول Olivier Reboul) في معرض حديثه عن البلاغة: «لن نبحث عن جواهر البلاغة لا في الأسلوب ولا في الحجاج، بل في المنطقة التي يتقاطعان فيها بالتحديد. بعبارة أخرى ينتمي إلى البلاغة، بالنسبة إلينا، كل خطاب يجمع بين الحجاج والأسلوب، كل خطاب تحضر فيه هذه الوظائف الثلاث: المتعة والتعليم والإثارة مجتمعة متعاضدة، كل خطاب يقنع بالمتعة والإثارة مدعّمتين بالحجاج» (٧٤).

فالبلاغة ليست غرضا منفصلا عن الحجاج، بل إنهما متقاطعان ويتماسّان في عدد من المواضع. وإن كانت الأولى أقربَ إلى إنشاء المتعة والثاني إلى الإقناع وتبنّي مواقف جديدة؛ فالصورة الحجاجية -إذاً- «تنهض بوظيفيتن وظيفة الإمتاع ووظيفة الإقناع» (١٤٠٠).

ولقد ميّز (بيرلمان Chaïm Perelman) (بيرلمان الصورة، في حديثه عن الصورة، بين الصورتين الحجاجية والتحسينية، في قوله: «نعتبر صورة التعبير حجاجية إذا استتبعت تغييرا في الأفق، فبدا استعمالها عاديا بالنسبة للمقام الجديد على خلاف ذلك لا يستتبع انخراط المستمع في الشكل الحجاجي فإن الصورة ستظهر كمحسّن، أي كصورة أسلوبية، بوسعها أن تثير الإعجاب، ولكن ذلك يظل في المستوى الجمالي» (۱۰۰).

فلقد أضاف إلى البلاغة بهذا التمييز، مجالها الحجاجي التداولي، لتصبح

<sup>47-</sup> Olivier Reboul:la rhétorique que sais-je, Presses universitaires de France, 1984.

٤٨- سامية الدريدي: دراسات في الحجاج، ص١٠٤.

<sup>29-</sup> شاييم بيرلمان (١٩١٢-١٩٨٤): مؤسس البلاغة الجديدة وأحد رموز مدرسة بروكسيل. درس المنطق والأخلاق والميتافزيقا. وتناولت أبحاثه مجالات القانون والبلاغة والحِجاج. من مؤلفاته: البلاغة والخِجاج.

<sup>50-</sup> Chaïm Perelman : L'empire rhétorique, Rhétorique et argumentation, Vrin, 1997, P123.

ذات غاية حجاجية، إضافة إلى غايتها الجمالية. وبين البلاغة والحجاج تلاحم وتداخل؛ إذ لا يخلو الحجاج، ويتقاسمان الإغراء والإغواء، والإمتاع والإقناع.

ويقو دنا هذا الحديث إلى عدّ كل بلاغة حجة، بما في ذلك الاستعارة؛ لا سيما المفيدة منها، وهي التي تؤدي وظيفة أساسية في البنية الشعرية.

#### د- الاستعارة الحجاجية

بناءً على ما سبق، تقوم الاستعارة الحجاجية على العناصر الأساسية في الاتصال، من مستمع ومتكلم وسياق...وربحا سماها بعضهم الاستعارة التداولية، نحو ما ذكره أحد الدارسين من أنها «وسيلة لغوية تواصلية (...) وتفسيرها يترتب على عملية الترجمة من الانتقال من سياق التلقي الذي أنتجت فيه الاستعارة إلى سياق آخر وما يتعلق بذلك من اختلاف السياق الثقافي والاجتماعي» (٥١) فهي قائمة -إذا- على مستوى لغوي شكلي، ومستوى آخر أدبيّ فنيّ.

ويمكننا أن نفرًع الاستعارة الحجاجية من الاستعارة التداولية التي تكون بالضرورة أوسع منها امتدادا، حيث تتجاوز في مقاصدها الإقناع والتأثير المرتبطين بالحجاج، إلى ما يرتبط باستعمال اللغة واستغلال المقام ومقاصد المتكلم المختلفة؛ وهي ذات قوّة حجاجية فيما ذكره أبو بكر العزاوي: «... إن القول الاستعاري يتمتع بقوّة حجاجية عالية إذا ما قورن بالأقوال العادية» (٢٥٠).

وفي هذا الصدد، عرض عبد القاهر الجرجاني قول ابن المعتز<sup>(٥٥)</sup> (ت٢٧٦هـ) (هـ)

٥١ - عيد بلبع: الرؤية التداولية للاستعارة، مرجع سابق، ص٩٩.

٥٢ - أبو بكر العزاوي: الخطاب والحجاج، الأحمدية للنشر، المغرب، ط١، ٢٠٠٧، ص ٤٦.

٥٣ - ابن المعتز بالله (عبد الله): خليفة عباسي، أديب، وشاعر، توفي في ٢٩٦ هـ.

٥٤- عبد القاهر الجرجاني: أسرار البلاغة، ص ٤٦.

# جمعَ الحقُّ لنَا في إمام قتلَ البخْلُ وأحيا السَّمَاحَا

فقد أظهر لنا الشاعر نوعا جديدا للتأثير في السامع واستمالته، وذلك باستعماله الطباق الموضوع بين (قتل)، و(أحيا) وهما صفتان للدلالة على القوة وهما خارجتان عن مجال قدرة الإنسان، لأنهما من صفات الخالق عز وجل، واستُعيرتا للإنسان إبانة لقدرته الفائقة في نصرة الحق وإحقاقه. وتكمن القيمة التأثيرية للبيت في اختيار الشاعر الاستعارتين المتواليتين؛ قتل البخل وأحيا السماح؛ حيث يجري ادّعاء القتل والحياة بغير ما يناسبهما في الواقع، مما يدفع بالسامع إلى الاقتناع بقدرة المذكور ورفعته.

كما أورد الجرجاني نماذج لهذه الاستعارات من القرآن الكريم، نحو قوله عز وجل ﴿ فَقَالُواْ رَبَّنَا بَعِدْ بَيْنَ أَسْفَارِنَا وَظَلَمُواْ أَنفُسَهُمْ فَجَعَلْنَهُمْ أَحَادِيثَ وَمَزَّقَنَهُمْ كُلُّ مُمَزَّقٍ عز وجل ﴿ فَقَالُواْ رَبَّنَا بَعِدْ بَيْنَ أَسْفَارِنَا وَظَلَمُواْ أَنفُسَهُمْ فَجَعَلْنَهُمْ أَحَادِيثَ وَمَزَّقَنَهُمْ كُلُّ مُمَزَّقِ إِنْ فِي ذَلِكَ لَاَيْبَ لِكُلِّ صَبَّالٍ شَكُولٍ ﴾ (٥٥)، فكما يمزق الثوب بشدة وغلظة وقسوة ليصل إلى حال نهائية لا رجعة فيها، مُزقت هذه الأم وشُتت وبعثر أفرادها لسوء ما عملت. ولم يكن معنى التشتيت هذا ليحصل، بغير هذه الاستعارة البديعة؛ فتأتي على تحقيق الغرض الحجاجي، وهو التغيير في موقف السامع الذي سرعان ما يقف فكره أمام هذه الصورة، مما يكون أدعى إلى خوف النفس وخشوع ما يقف فكره أمام هذه الصورة، ثما يكون أدعى إلى خوف النفس وخشوع القلب، خلافا للتعبير العادي لمحصول الآية (وأبعدناهم عن بعضهم بعضا)، والذي لا يمكنه أن يحقق في نفس السامع ما حققه التعبير الأول.

وليس بعيدا عن هذا الغرض قوله تعالى، فيما أورده عبد القاهر أيضا: ﴿ وَقَطَّعْنَاهُمْ فِي الْأَرْضِ أَمَما مِّنَهُمُ الصَّلِحُونَ وَمِنْهُمْ دُونَ ذَلِكَ وَبَلَوْنَاهُم بِالْخَسَنَتِ وَالسَّيِّعَاتِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾ أمما من الشدة، والقوة، والقدرة، وحسم الأمر والجزم الأرض) لأن في الأولى من الشدة، والقوة، والقدرة، وحسم الأمر والجزم

٥٥- سورة سبأ، الآية ١٩.

٥٦- سورة الأعراف، الآية ١٦٨.

بحصوله، ما ليس في الثانية التي تُبقي في دلالتها على بعض الصلة والروابط بين هذه الأمم وإن تباعدت، لكن التمزيق لا يُبقي على أيّ من ذلك. وهنا يكون لهذه الاستعارة – التي نقلت التمزيق من حقل الماديات مألوفة التمزيق من لحم وخضر وغيرها، إلى حقل جديد – قوةٌ لتغيير موقف السامع واستمالته.

وينبغي الإشارة في هذا المقام، إلى أن العبارات الاستعارية مألوفة في اللغة البشرية، لكنها تختلف باختلاف الأزمنة والأماكن واللغات والثقافات، ويحضرني في هذا المقام قول صابر الحباشة: "إذا شاع في السياق البلاغي العربي تشبيه الشجاع بالأسد وجمال العيون بعيون المها، والقد بالبان، واللمعان بالدينار، والسواد بالليل... فهذه القيم الجمالية التي يعبر عنها على هذه الشاكلة في اللسان العربي تجد لها تعبيرات مختلفة في سائر الألسنة، وهذه التعبيرات كل في السانه هي رصيد مشترك -ضمنيا- بين متكلمي ذلك اللسان، يضمن تواصله واستمراره وجود المدونة الأدبية التي تحمل اللغة الصافية المعيارية التي تجسد تلك النماذ ج الكلية التي يستعيدها الشعراء وكتاب النثر الفني أو يطور ونها، وتتحول النماذ ج الكلية التي مستعملي تلك المستنسخات الشكلية تبعا للذوق الأدبي العام ولكيفية تلقي مستعملي تلك اللغة لها وبدرجة استيعابهم إياها» (٥٠٠).

# ٤ - السامع؛ تبنّي الادّعاء، التأثّر والانصياع

تختلف مستويات الخطاب والأساليب المستخدمة من المتكلمين؛ من الكلام العادي الذي يتعاملون به في شؤون حياتهم اليومية في البيت والمدرسة والوظيفة... إلى الأسلوب العلمي القائم على عرض الأفكار، إلى الأسلوب الأدبي الذي يتوخى جمال العبارة ولطف المعاني والذهاب بالسامع كلّ مذهب من أفانين القول وأشكال التعبير. ولهذا، حظي السامع في الدرس البلاغي

٥٧- صابر حباشة: البلاغة والتداولية، (بحث)، منتديات مغرس الأدبية، ٢٠١٠.

العربي بأهمية لا تقل عن أهمية المتكلم؛ ولئن كان المتكلم هو منشئ الخطاب ومنتجه، ويسمه بكثير مما يميزه متكلما عن الآخرين، فإن السامع هو من يُنشَأ له الخطاب ومن أجله، وهو مشارك في إنتاج الخطاب مشاركة فعالة، وإن لم تكن مباشرة، فالمتكلم حين يراعي مقام الخطاب، وأحوال السامع، وأشكال إلقاء الخبر إليه، وأنماط الطلب التي ينشئها... وما إلى ذلك من ظروف الحديث المختلفة، فهو إنما يستحضر السامع في كل عملية إبلا غية، ولو بصورة ذهنية، إن لم يكن حاضرا عيانا. (٥٥)

والخطاب ينبئ بطبيعة السامع وهو يكون في أغلب الحالات حسب ما يريده هذا الأخير لا المتكلم. وتلك هي سمة اللسانيات التداولية الحديثة التي تتقاطع فيها مع البلاغة العربية، حيث إن من أهم مجالاتها الاهتمام بالسامع واعتبار المخاطب.

وفيما يلي عرْضُ عَدد من الاستعارات التي أوردها الجرجاني، مما يوضح كيفية استقبال السامع للصورة الاستعارية ومدى تبنّيه للادّعاءات المرسَلة في مضامينها، إلى جانب بيان مهارة المتكلم وبراعته التواصلية.

# أ- تبنّي الادّعاء

مما يميّز الخطاب الاستعاريّ أنّه كلما كان متعاليا عن الحقائق إلى المجاز، نزّاعا إلى المبالغة من التوسّط، كان أقرب إلى المحاجّة، غنيا بأدوات الإقناع وأسهم الإفحام. فكون «الوليد» إنسانا وملاكا في الآن نفسه مخالف لواقع الأشياء؛ مما يدفع بالمتكلم منتج الاستعارة إلى التوسّل بأدوات فنية وبلاغية ليجعل –على سبيل المبالغة – الوليد الإنسان ملاكا في لحظة ما. فليست الاستعارة، إذاً، سوى عدول بالكلمات من دلالاتها الصريحة إلى دلالات سياقية.

٥٨- خليفة بو جادى: في اللسانيات التداولية، ص١٧٥-١٧٦.

ومن شواهد ذلك، ما أورده الجرجاني في «الأسرار» من قول الشاعر (٥٩): وضَيِفُ جاءنا والليلُ داجٍ وريحُ القَرِّ تحفِزُ منهُ رُوحَا فطرتُ بُنصِلي في يَعمُلاتٍ ووامى الأيدِ يخبطْنَ السَّريحا

(المنصل: السيف، اليعملات: النوق، السريح: كل قطعة من خرقة ممزقة أو دم سائل).

فقد استُعير فعل «الطيران» لغير محله الذي وُضع له في الأصل؛ حيث يقول الشاعر في معنى البيتين إن ضيفا جاءهم بالليل في شتاء بارد، يكاد يقضي لشدة ضعفه ومن شدة القرّ، فيسرع الشاعر بسيفه إلى نوق يعقرها، ليقريه ويخفف من برده وضعفه، فسال منها دم كثير بعد ذبحها.

ومحصول عبارة الاستعارة «فطرت» ادّعاء حركة سريعة ليست في وسع الإنسان في التعبير العادي، ولكنها وردت في سياق يجعلها أقرب إلى التصديق والاقتناع من السامع، فيكون أدعى إلى قبوله بالمعنى المراد والإلمام بالدلالة المقصودة.

ومن ذلك ما أورده من استعارة البحتري (ت٢٨٤هـ) (١٠٠):

... كالفَجْرِ فاضَ على نُجُوم الغيهَ ب

فقد استخدم كلمة (فاض) التي هي موضوع لحركة الماء على وجه مخصوص، للدلالة على انبساط الفجر، وتلك حال شبيهة بانبساط الماء وحركته في فيضه؛ وهنا يكون السامع أمام صورة بديعة يشهد من خلالها فيض الفجر على الموجودات، فيتبنى الادّعاء الآسر ويذعن دون اعتراض.

٥٩ عبد القاهر الجرجاني: أسرار البلاغة، ص٤٧.

٦٠- المرجع نفسه، ص٤٨.

ومنه أيضا قول المتنبي (ت٢٥٤هـ) (١٦٠):

نَثَرَتهُمُ فوق الأُحَيدَبِ نثرةً كمانُثِرَتْ فوقَ العروسِ الدّراهمُ

ف\_"النثر» لا يكون إلا للأجسام الصغيرة، نحو الدراهم والدنانير والجواهر والحبوب ونحوها مما يصلح أن يُلتقط، لأن لها هيئة مخصوصة في التفرق لا تأتي في الأجسام الكبار. لكن المتنبي استخدمها لعساكر الروم الذين هُزموا أمام سيف الدولة وفرقهم قتلى وأسرى فوق الجبل ونثرهم نثرا، بدوا من خلاله أجساما صغيرة يسهل التقاطها كما يلتقط الحبّ إمعانا في احتقارهم واستصغار شأنهم.

وإضافة إلى ما حققته هذه الاستعارة الحجاجية في البيت، فإنها تضمن المكوث لوقت أطول في ذهن السامع بتفاصيلها ومشاهدها، مما يفحم ردوده ويهوّن اعتراضه، ويدفعه إلى الانصياع التلقائي المبيّت من المتكلم.

# ب- التأثر والانصياع

لئن كان التأثر والاقتناع وجهين لاقتناع السامع بفحوى الاستعارة، فإن بينهما فرقا لطيفا؛ فالاقتناع نتاج النظر العقلي وتدبر المعطيات المقدّمة والنتائج المحصّلة، والتأثر نتاج الانسياق العاطفي خلف مجريات الاستعارة ومحمولاتها العاطفية. وكلاهما يبعث على انصياع السامع للخطاب الاستعاري، وهما متلازمان من وجهة واحدة؛ إذ إنَّ التأثر سبيل الاقتناع، وليس ضروريا أن يحصل العكس.

ولقد أورد «الجرجاني» في الأسرار كثيرا من الشواهد المتعدّدة والمتنوعة القائمة على مبدإ حصول تأثر السامع بالاستعارة، من الخطاب القرآني، الأحاديث الشريفة، وأقوال الشعراء.

فمن القرآن، قوله تعالى: ﴿ فَقَالُواْ رَبُّنَا بَعِدْ بَيْنَ أَسْفَارِنَا وَظَلَمُوٓا أَنفُسَهُمْ فَجَعَلْنَاهُمْ

٦١- المرجع السابق، ص٤٩.

أُحَادِينَ وَمَرَقَنْهُمْ كُلَّ مُمَزَقٍ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَتِ لِكُلِّ صَبَادٍ شَكُودٍ ﴾ (١٣)؛ وقد سبق بيان أن التمزيق للثوب في أصل اللغة، إلا أن ذلك راجع إلى الحقيقة، من حيث إنه تفريق على كل حال، إلا أنهم خصوا ما كان مثل الثوب بالتمزيق، كما خصوه بالخرق. ومثله أن «القطع» إذا أطلق فهو لإزالة الاتصال من الأجسام التي تلتصق أجزاؤها. وإذا جاء في تفريق الجماعة وإبعاد بعضهم عن بعض، كقوله تعالى: ﴿ وَقَطَّعْنَاهُمْ فِي الْأَرْضِ أُمُما مِنَا لَهُ مُ الصَّلِحُونَ وَمِنْهُمْ دُونَ ذَلِكَ وَبَلَوْنَهُم بِالمَسْتَعِيقِ وَالسَّيِعَاتِ لَعَلَهُمْ مِرْجِعُونَ ﴾ (١٣٠)، فمن يمعن النظر في آيات القرآن الكريم ويتدبر معاني ولتقطيع والتفريق في الأرض، أنما متباعدة مقطّعة الأواصر، ويستقصي معانيها ودلالاتها، ينتقل من حال إدراك فحوى الاستعارة إلى حال الخشوع والخوف من عقاب الله تعالى؛ فيحصل التأثر المتوخى من سَوق الاستعارة في نفس السامع أو القارئ.

ومثل هذا الخطاب، إضافة إلى أنه من كلام الله تعالى المعجز، يكون أقربَ إلى العقول والقلوب، وهو أقدرُ على التأثير في جميع السامعين مهما اختلفت مستويات التلقي عندهم. وهو خطاب إقناعي موجّه بامتياز، للتّأثير في مواقف السامعين وسلوكاتهم.

ونشير في هذا المقام إلى أن القرآن الكريم والحديث الشريف ومأثور كلام العرب، من وسائل إقناع المخاطب واستمالته؛ حيث يوردها المتكلم حينما يكون في مقام المقنع، ويذكرها بعدها نصوصا داعمة تعضد قوله وتقوي حجته، لأنه يعلم أن السامع، إن ردّ كلامه، فلن يردّ هذه النصوص الداعمة كونها من النصوص المشتركة بينه وبين المتكلم الذي يتفق معه في الثقافة والمعتقد. ولن يجد السامع نفسه أمام هذه الوسائل إلا متأثرا بها، وضمن ذلك، منصاعًا لحُمولة

٦٢ - سورة سبأ، الآية ١٩.

٦٣- سورة الأعراف، الآية ١٦٨.

الخطاب متجاوباً معها، وكأن ذلك مثبت في ذهنه من قبل.

ومن الأحاديث النبوية الشريفة التي أوردها الجرجاني قول النبي صلى الله عليه وسلم: "إِيَّاكُم وَخَضراء الدِّمَن» الذي يخبر من خلاله عن المرأة الحسناء في منبت السوء، دلالة على حسن الظاهر مع فساد الباطن.

وخلال هذه الاستعارة، يكون السامع أمام واقعة طبيعية يعرفها ويدرك تفاصيلها ودقائقها، ومن هذه الناحية لا سبيل إلى ردّها أو الطعن في صدقيّتها وقيمتها الحجاجية، وذلك أدعى إلى انصياعه واستجابته، لا سيما وأنّ هذه الاستعارة بالذات، تمثّل قانونا اجتماعيا غير قابل للرّدّ أو التكذيب.

وتختلف آثار وقع هذه النصوص على السامع وأشكال انصياعه باختلاف ما تحمله الاستعارات من إحالات؛ فأثر توظيف القصة مثلا، غير الأثر الذي رأيناه فيما سبق؛ لا سيما إن تخللتها مواطن العبرة للاعتبار من حياة الماضين، فيكون حبّ الاستطلاع لمعرفتها من أقوى العوامل على رسوخ عبرتها في النفس، يقول الجرجاني: «ألا ترى إلى حديث الجُمَحي؟ حُكيَ عن بعضهم أنه قال: أتيت الجمحي أستشيره في امرأة أردت التزوج بها فقال: أقصيرة هي أم غير قصيرة؟ قال: فلم أفهم ذلك. فقال لي: كأنك لم تفهم ما قلت، إني لأعرف في عين الرجل إذا عرف، وأعرف فيها إذا أنكر، وأعرف إذا لم يعرف ولم ينكر، أما إذا عرف، فإنها تخاوصُ، وإذا لم يعرف ولم ينكر فإنها تَسجُو، وإذا أنكر فإنها تجحظ. أردت بقولي ((قصيرة))؛ أي هي قصيرة النسب تُعرَفُ بأبيها أو جدِّها» (١٤٠٠).

يحقّقه أسلوب القصّ أن يضمنَ تعلقَ القارئ بها ومتابعتها والتطلع إلى نهايتها. ومحصول كل ذلك، التأثر بها وإدراك مقاصدها، فيحصل اقتناعه بوجهة نظر المتكلم، وموافقته الرأي، وانصياعه لحمولة خطابه.

٦٤ عبد القاهر الجرجاني: أسرار البلاغة، ص٤٥.

ومرد كل ذلك إلى براعة المتكلم في اختيار الشواهد ودمجها مع مقصده بدقة متناهية، وقد يوظف أساليب مختلفة تجذب السامع دون أن ينتبه إلى مواضع انحراف الأسلوب، نحو استخدامه أسلوب الاستفهام في قوله: «ألا ترى إلى حديث الجمحي؟»؛ فالسامع لا يحس بانقطاع الحديث عند إيراد الشاهد، بل إنّ هذا الاستفهام متسلسل مع حديث المتكلم بطريقة سلسة، تضمن إصغاء السامع واهتمامه.

### خامسا: خاتمة البحث

## يخلُص البحث إلى النتائج الآتية:

- ١- يمكن أن تُقدَّم البلاغة العربية اليوم بوصفها نظريّة اتصالية متكاملة بامتياز،
   تتوافر فيها كل مبادئ علم الاتصال، اعتمادًا على التأمّل، والتفكّر، والإبداع.
- ٢- يختزن الخطاب البلاغيّ العربيّ كثيرا من القيم النفسية والأخلاقية التي
   يحتاج إليها خطاب الإقناع. وهي بحاجة إلى تناول أكثر، وتفصيل أوسع.
- ٣- تتداخل البلاغة العربية واللسانيات التداولية في كثير من المباحث؛ إذ أن موضوعهما المشترك: معرفة اللغة أثناء استعمالها.
- ٤- الاستعارة الحجاجية فرع من الاستعارة التداولية، لأنها تقف عند حدود الإقناع والتأثير المرتبطين بالحجاج.
- ٥- يَعُدّ الجرجاني الاستعارة نشاطًا لغويّا محضا، يقوم على نقل الألفاظ والمعاني في الخطابات الأدبية وغير الأدبية، وهي فعل لغويّ مشترك بين الأجناس واللغات، وتتحدد قيمتها بحسب درجات فائدتها؛ وتلك هي المبادئ الأساسية التي حدّدها الجرجاني للاستعارة في كتابه.

- ٦- يرجع مدار أمر الاستعارة الحجاجية إلى المتكلم مُنتج الخطاب الاستعاري،
   وعليه أن يكون مُلمّا بأحوال مخاطبيه، وبارعا في إقناعهم وتغيير مواقفهم
   بأساليب ومهارات مختلفة.
- ٧- يؤدّي المتكلم في العبارة الاستعارية دور صانع الادّعاء، لغرض الحجاج وتحقيق الإمتاع. وكلاهما (الحجاج والإمتاع) غرض استعاري.
- ۸- لا يملك المتكلم قدرة إجبار المخاطب على اعتقاد ما يريده وإلزامه به. ولكنه يملك أدوات تحريكه نحو الهدف المنشود باقتناع ورغبة، إذا توفرت عملية اتصالية جيدة قائمة على التعاون بين المتخاطبين، وإن اختلفت درجاتهم ومنازلهم.
- ٩- في الاستعارة الحجاجية جانب غير يسير يتعلق بالسامع ودرجة تبنّيه للادّعاء
   المسوق إليه من المتكلم، وحجم تأثره ومدى انصياعه.
- ١٠ يؤدي السامع (المخاطَب) في العبارة الاستعارية دورَ متبني الادّعاء، ومنفّذ فعل التأثّر والانصياع لمسار الخطاب الاستعاريّ.

#### المصادر والمراجع

## المراجع بالعربية:

- ۱- ابن قتیبة الدینوري: تأویل مشکل القرآن، تحقیق إبراهیم شمس الدین، دار
   الکتب العلمیة، ۲۰۰۷.
- ۲- بلانشیه، فیلیب: التداولیة من أوستین إلى قوفمان، ترجمة صابر الحباشة،
   دار الحوار، سوریا، ۲۰۰۷.
- ٣- بوجادي خليفة: في اللسانيات التداولية، محاولة تأصيلية في التراث العربي
   القديم، ط٢، بيت الحكمة للنشر والتوزيع، الجزائر، ٢٠١٢.
- ٤- حسان تمام: المصطلح البلاغي القديم في ضوء البلاغة الحديثة (بحث)،
   مجلة فصول، مج٧، ع ٣ و٤، أفريل-سبتمبر ١٩٨٧.
- ٥- الجاحظ: البيان والتبيين، تحقيق محمد عبد السلام هارون، مكتبة الخانجي، مصر، ط٧، ١٩٩٨.
- 7- الجرجاني، عبد القاهر: أسرار البلاغة، اعتنى به محمد فاضلي، ط١، أبحاث للنشر والترجمة والتوزيع، ٢٠٠٧.
- ٧- الحباشة، صابر: البلاغة والتداولية، (بحث)، منتديات مغرس الأدبية، ٢٠١٠.
- ۸- الحباشة، صابر: صور المعاني بين أوستين والجرجاني (بحث)، مجلة أفق
   تونس، ع٧٤، ٤٧٤.
- ٩- الحسيني، سامية الدريدي: دراسات في الحجاج، قراءة لنصوص مختارة من الأدب العربي القديم، عالم الكتب الحديث، جدار للكتاب العالمي، الأردن، ط١، ٢٠٠٩.

- ۱۰-السكاكي، أبو يعقوب: مفتاح العلوم، تحقيق نعيم زرزور، دار الكتب العلمية، لبنان.
- 11-الصاوي، احمد عبد السيد: مفهوم الاستعارة في بحوث اللغويين والنقاد والبلاغيين دراسة تاريخية فنية، منشأة المعارف، الإسكندرية، ١٩٨٨.
- ١٢-طه عبد الرحمن: تجديد المنهج في تقويم التراث، المركز الثقافي العربين الرباط، المغرب، ١٩٩٣.
- ١٣ في أصول الحوار وتجديد علم الكلام، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء المغرب، ط٢، ٢٠٠٠.
- 18-العزاوي، أبو بكر: الخطاب والحجاج، الأحمدية للنشر، المغرب، ط١، ٢٠٠٧.
- ١٥- العسكري، أبو هلال: كتاب الصناعتين الكتابة والشعر، الهيئة المصرية للكتاب، ١٩٩٥.
- 17-العمري، محمد: في بلاغة الخطاب الإقناعي، مدخل نظري وتطبيقي لدراسة الخطابة العربية، الخطاب في القرن العشرين غوذجا، إفريقيا الشرق، المغرب، لينان، ط٢، ٢٠٠٢.
- ۱۷ عيد، بلبع: الرؤية التداولية للاستعارة، (بحث)، مجلة علامات، المغرب، ع ٢٠٠٥.
- ١٨ فرانسواز، أرمينكو: المقاربة التداولية، ترجمة سعيد علوش، مركز الإنماء القومي، الرباط، المغرب، ١٩٨٦.
- ١٩ فضل، صلاح: بلاغة الخطاب وعلم النص، سلسلة أدبيات، الشركة المصرية

- العالمية للنشر، لونجمان، إشراف محمود مكى على، ط١، ١٩٩٦.
- ۲۰-مبروکة، نبار: الاستعارة عند عبد القاهر الجرجاني، مقاربة تداولية،
   رسالة ماجستير، جامعة محمد خيضر بسكرة، الجزائر، ۲۰۱۲/۲۰۱۳،
   (مخطوط).
- ٢١-محمد، سالم ولد الأمين: مفهوم الحجاج عند بيرلمان وتطوره في البلاغة المعاصرة (بحث)، مجلة عالم الفكر، «الحجاج» مج ٤٠، أكتوبر-ديسمبر، ٢٠١١.
- ٢٢-نحلة، محمود أحمد: آفاق جديدة في البحث اللغوي المعاصر، دار المعرفة الجامعية، مصر، ٢٠٠٢.
- ٢٣-هاشم، زينب يوسف عبد الله: الاستعارة عند عبد القاهر الجرجاني، رسالة ماجستير، غير منشورة، كلية اللغة العربية، جامعة أم القرى، المملكة العربية السعو دية، ١٩٩٤.

## المراجع بالفرنسية:

- 1. Olivier Reboul:la rhétorique que sais-je, Presses universitaires de France, 1984.
- 2. Chaïm Perelman : L'empire rhétorique, Rhétorique et argumentation Vrin, 1997.

#### **Abstract**

## Abdull Al-Qaher Al-Jorjani's Metaphore Pragmatic in his Book "Asrar Al-Balagha"

#### Dr. Khalifa Abu Jadi

The metaphor transcended language when the speaker Does not accept the authority of the initial relations between linguistic units to new relations, Unacceptable in the initial fact. This is a language feature in humans, making metaphor important issue since ancient times. This study looks at the metaphor presented by Abdul kahar el Jerjani in "Asrar elbalagha", And trying statement elements and reporting purposes. This approach will be from the pragmatic perspective, based on the arguments essentially communicative.

And Focuses on the concepts of communication, For each of the speaker, product metaphor, and receiver which plays a role in the success of the metaphor by his understanding of the purposes and objectives.



# سيزيف رمزاً في شعر التفعيلة العربي المعاصر

رامي علي أبو عايشة جامعة عجمان للعلوم والتكنولوجيا - مقر الفجيرة





#### ملخص البحث

اندفع كثيرٌ من شعرائنا المعاصرين نحو أسطورة سيزيف أو سيسفيوس الذي عوقب بدورة العذاب المفتوحة على اللانهاية، وقد أغنت هذه الأسطورة معجمنا الشعري، وساهمت في إثرائه بتعابير فنية، وصور جديدة. وكانت جميع القصائد التي أخضَعتها الدراسة للبحث هي تلك التي ذكرت سيزيف صراحة أو ضمنا، ومعنى الضمنية هنا تلك القصائد التي حوَّمت حول الصخرة السيزيفية بوصفها مركزاً للعصب الدلالي في الإشارة إلى الأسطورة وأحداثها، وتجاوزت الدراسة عن تلك القصائد التي عاينتْ عموم التمرد والعذاب والعبثية، والتزمتْ عدم التسرع في إلصاق الصفة السيزيفية عليها، وعدها من الأسطورة وهي ليستْ كذلك، إذ لا يمكن لباحث ما حصر القصائد التي دار معناها حول فكرة تمرد الإنسان، والعذاب المطلق، ومجانية العمل الإنساني، فهي معان أوسعُ بكثيرٍ من أن يقدرَ أي ناقد على ضَمّها في ورقة بحث.

وتباين استخدام الشعراء لأسطورة سيزيف، فبعضهم التزم بسياقها السردي المباشر، فوقع في مغبّة السطحية، وحَصْر الدلالة دون أن يتفاعل الرمزُ في بنية النص، وبعضهم ابتكر إضافات لها، ومدَّها بطاقاته التعبيرية، وبين هاتين الفئتين سعت الدراسة إلى الكشف عن مدى نجاح التوظيف الفني لأسطورة سيزيف، أو سطحيته بدءاً من الوقو ف النظري على شخصية سيزيف، وتباين الآراء في سبب عذابه، مروراً بتلك القصائد التي اكتفت بذكر الصخرة فقط، ودلالات حركة الضمائر فيها، ثم القصائد التي التزمت التوظيف الإيمائي للأسطورة، وكذلك التي عاينت حضور الأسطورة في نصوص شعرية كاملة، ثم الوقو ف

على جماليات الانزياحات الأسلوبية عن صورة سيزيف المركزيَّة، واستنتجت من كل ذلك دلالات أسلوبية تكشف طبيعة توظيف الشعراء لأسطورة سيزيف في شعر التفعيلة العربي المعاصر.

الكلمات المفتاحية: سيزيف، الأسطورة، الرمز، الصخرة

## مهاد تنظيري:

اتّخذت الأسطورة ملمحاً فنياً جديراً بأن يستأهل النظر في مدى تقبّل القارئ العربي وجودها في شعرنا المعاصر، وإمكانيتها حقاً في رصد الواقع الحاضر، ووصف حال الإنسان العربي وحركة تطوره ونماءه وتجربته الذاتية بلون مغاير، وهذا بلا شك ينبئ عن تطور لافت للذهنية العربية لقبول ألوان جديدة تساعد في المزج بين التجربتين الذاتية والأسطورية معاً، إذ عُدّ التقنّع الأسطوري مع ما مضى من الزمن جانباً فنياً يضمن أبعاداً جمالية في النص الإبداعي، ويكفل التنوع في المعنى الشعري، وأشكال البناء اللغوي والتركيب الأسلوبي بكافة مفرداته الإيقاعية والتركيبية والدلالية. لا سيما وقد طال النظرُ الأسلوبي في الشعر فكرة التناص الأسطوري من حيث طريقة التوظيف المؤدية له إما لنجاح أو لإخفاق.

غير أنَّ هذا النهج لم يسر في طريق مستت واضح المعالم، إذ تباينت صورُ التقبّل للأسطورة في شعر التفعيلة العربي المعاصر بين مبالغ ومقتصد في استخدامها، بل إنَّ استدعاءها دون قواعد تحكم آلية توظيفها يجعل من القصيدة نفسها فائرة بالثنائيات المتناقضة، فيضيع الفهمُ أمام رمز مستعار لا يحمل سبباً لاستجلابه سوى مواكبة الموضة أو التقليد. ويمكن للشاعر أن يتكئ على الرمز، وذلك ضمن حرية مضبوطة بقدر يعين المعنى على الوضوح، فإن زادت رمزية القناع غموضاً وتعقيداً يتيه القارئ بين متناقضات لا يجد بينها شبها وقرابة. والأسطورة بحد ذاتها فاعلة في إصابة الشعر بشيء من الغموض، ذلك أنَّ

بعض الشعراء يفترضونَ إلمام المتلقين بحيثياتها، فيكتفونَ بالذكر العابر والمجرد لها، دون منح القارئ فرصة فك اشتباك النصوص، ومتابعة جمالية الصور التي تضيفها للنص، ولأنّها تتطلب قارئاً من نوع خاص فقد تحولُ بين الجماهير والاستجابة السريعة لهذه التجربة، "وهذا شأن أكثر الأساطير الوثنية والإغريقية، فقد انصرفَ عنها الجمهور؛ لإحساسهم بغربة هذه الشخصيات على وعيهم، وأن الأساطير الوثنية لا تغني شيئاً بالنسبة للأغلبية الساحقة من الأمة العربية، وأنها مجهولة لديها بشكلها التاريخي الذي يقتبسه الشعر المعاصر ". (۱)

ولنا في أسطورة سيزيف أو سيسفيوس وقفة فنية على مساحة منتقاة من شعر التفعيلة المعاصر نلمحُ فيها تعدداً في أساليب المقارنة والتوظيف والبناء والتأويل، وكان من أظهر تجليات هذا التعدد محاولة كل جيل تفسير الأسطورة حسب معتقداته «رأى البعضُ أنَّ سيزيفَ يرمز إلى الإنسان الشرير الذي لابدّ أن يلقى جزاءه مهما حاول أن يهربَ منه، في حين فسّرها البعض الآخر بأنَّ الصخرة الضخمة ترمزُ إلى قرص الشمس، وأنَّ الجبلَ الشاهق يرمز إلى دائرة الأفق، كما ترمزُ إلى دورة الشمس الأبدية في دائرة السماء، ورأى أغلبُ الفلاسفة أن سيسفيوس يرمز إلى البشرية بوجه عام، إلى كفاح الإنسان اليائس من أجلِ الوصولِ إلى قمة رغباته». (٢)

وفي حدود الشعر ظهر مساران في تعامل الشعراء المعاصرين مع أسطورة سيزيف:

الأول: أنَّ بعضَهم ذكرها لمحاً وخطفاً، رامزاً إلى ما يحب الشاعرُ المعاصرُ أن يتَّصف به عادة وهو العذاب والأسى والعبث والتمرد، فليس بمستغرب أن

۱- انظر: علي عشري زايد، استدعاء الشخصيات التراثية في الشعر العربي المعاصر، دار الفكر العربي، ١٩٩٧، ص ١٨٣.

۲- انظر: عبد المعطي شعراوي، أساطير إغريقية، الجزء الأول، الهيئة المصرية العامة للكتاب، ١٩٨٢، ص١٤١.

تحظى الأسطورة بمزيد من الاهتمام على يد كثير من الشعراء المعاصرين فضلاً عن شعراء الحداثة، فتعدُّ تجارب الضياع، والتمزق النفسي، ومجهولية الهوية، والمعاناة الدائمة، والسأم الوجودي، والعمل دون أمل، والغربة الذاتية - كلها وصفات مستساغة لمزيد من التأمل والجرأة، ولذا فإن تعامل الشاعر مع أسطورة سيزيف بات تعاملاً وجدانياً شعورياً أكثر من كونه فنياً. وفي حمى هذا التوجه جرى قلم بعض شعرائنا المعاصرين حول تلك الدرجة التي تثير فينا أسطورة سيزيف متعة الشعر، مكتفين بدلالة التحدي منطلقاً وحيداً يوصل القارئ لتلك المتعة، ولعله لم يجر في الحسبان مدى إمكانية تجاوز أسطورة سيزيف واقعها الحقيقي والمألوف إلى واقع آخر يبعث الأمل، بل انحسرت الدلالة في التقمص المجرد للشخصية والتسمى باسمها.

الثاني: يتّجه هذا المسار إلى تبني الفعل السيزيفي في الشعر وفق الفضاء التخييلي الذي يستدعيه معها، وأثره في تحول دلالات البنية بما يعيد إحياء سيزيف رمزاً دالاً على تجارب الإنسان المعاصر، وكوناً كاملاً يطابق الحالة الشعرية، ويتناظر معها تناظراً يتيح للقارئ تلمّس ضروب الانزياح والتعديل، والمزاوجة والانسجام، والائتلاف والاختلاف بينهما.

وتجدر الإشارةُ إلى أنَّ «استمرار الرمز على طول القصيدة، أو مجموعة القصائد لا يمثّل وحده العالم الحاسم في الترميز، بل تضاف إليه طبيعة الرمز ذاته، ونوع العلاقة التي يقيمها بين المستوى اللغوي والعاطفي للتعبير، ومدى تواتر المؤشرات التي تؤدي إلى الحدس بدلالته». (٣)

ومعلوم أنَّ سيزيف حاربَ الآلهة، فليس له قيمة تذكر في نفسه، وأيّ قيمة

٣- الشخصيات التراثية في الشعر العربي المعاصر، مرجع سابق، ص ٨٠.

عند قاطع طريق حسب ما نقلته إحدى الروايات عنه، (أ) فهو إذن رمز معلول في ذاته، منتم لمبدأ الغرابة، لا يرتقي أن يصبح قدوة تحتذى داخل بناء فني أو حتى خارجه. وصفه جون ماكوري بأنه "رجل سيء السمعة وبخيل وغادر وماكر». (فقد كان سيزيف ساخراً من الآلهة، سارقاً أسرارها، ناكثاً بالوعود، لا تشي محطات حياته بفعل يقتدى به، فصار ضرورياً أن يصدر مرسوم إلهي بعقابه، وقد حكمت عليه الآلهة بالشقاء الأبدي، وذلك بحمل صخرة من أسفل دركات جبل إلى أعلاه، وكلما وصل إلى قمته أو كاد، تفلت منه الصخرة مرة أخرى فتهوي، فيعيد جَرجرتها من جديد في حركة دورانية لا تنتهي. يجيء هذا العقاب الغريب بعد سلسلة جرائم كان قد ارتكبها سيزيف بحق كثيرين كان أخرهم زيوس كبير الآلهة الذي قرّر أن ينتقم من سيزيف بعد أن توالت شروره أفراد البشر العاديين، وامتدّت حتى شملت السادة والملوك.

ولا يجب أن يُدرك من حالة عقاب سيزيف وحيرته الأبدية أنَّه مقصودٌ لذاته، إنما صورة البطل اللامجدي والمأساوي المتمثّل في الإنسان المفعم بالخطايا، ومبدأ الإصرار على وصول قمة لا تطال، هي التي تضغطُ على عواطف الشعراء ومشاعرهم، وهي الباعثة على الأمل والتأمل، ولعل هذا ما يفسّر أن أسطورة سيزيف لا تشكّل ظاهرة منتشرة في الخطاب الشعري العربي، وربما تُدرج مع تلك الأساطير التي لا تُرضي حاجة دينية عميقة، أو أن تكون تعبيراً دينياً اجتماعياً على أنها لونٌ من الحكايات الشعبية لا الأساطير. (1)

٤- انظر: ألبير كامو، أسطورة سيزيف، ترجمة أنيس زكي حسن، منشورات دار مكتبة الحياة، بيروت،
 لبنان، ١٩٨٣، ص ١٩٨٨.

٥- جون ماكوري، الوجودية، ترجمة د.إمام عبد الفتاح إمام، الجزء ٥٨، سلسلة عالم المعرفة، الكويت، أكتوبر، ١٩٨٩، ص ٣١٥.

٦- إحسان عباس، اتجاهات الشعر العربي المعاصر، سلسلة عالم المعرفة، الكويت، الجزء الثاني، فبراير،
 ١٩٨٩، ص ١٢٩.

ولم تنبع مأساة سيزيف من جُرم كبير استحقّه جزاء ما صنع ، بل لم تكشف الرواياتُ المتعددة سبباً قاهراً جعله عامًلاً بلاً جدوى في العالم السفلي، (\*) فلا نكاد نجد ضوءاً كافياً على حياته، ولذا فهو محفو ف بقدر عجيب من الغموض. ذكر ألبير كامو (١٩٦٣-١٩٦٠) (١٨) الذي رأى سيزيف رمزاً للجنس البشري، ووجهاً من وجوه وجودية العبث واللامعقول - ذكر أكثر من رواية تفسر شقاء سيزيف الطلق وإدانته الأزليّة، أولاهما أن جوبيتر ايجينا اختطف ابنة ايسوبس، وتأثر والدُها من اختطافها، وشكا أمره إلى سيزيف الذي كان يعلم بأمر الاختطاف، وقد عرض على ايسوبس أن يخبر عنه شرط أن يعطي بركة ماء إلى قلعة كورنث. ومن هذه الروايات أنّه يقال: "إن سيزيف لقربه من الموت اندفع إلى اختبار حب زوجته، وطلبَ منها أن تلقي بجثته غير المدفونة وسط الساحة العامة، ويستيقظُ سيزيف في العالم السفلي، وهناك.. حصل على الإذن من بلوتن بالعودة إلى سيزيف في العالم السفلي، ولكنه.. لم يرد أن يعود إلى الظلام الجهنمي، ولم وقبض على سيزيف بالقوة، فقاده إلى العالم السفلي حيث كانت الصخرة معدة وقبض على سيزيف بالقوة، فقاده إلى العالم السفلي حيث كانت الصخرة معدة له». (٩)

إذن لم يحسم القول في الأسباب التي دفعت الآلهة إلى عقاب سيزيف وفق هذا النحو الدائم، وزجّه في حيرة غامضة عديمة الهدف، لكن صورة سيزيف تفلت من قبضة الغموض والغرابة حينما تدفع الشعراء أو غيرهم نحو الحياة لا الموت، وذلك بتجاوز منطق الانهزام والاستسلام، والإصرار على المقاومة حتى

العالم السفلي منطقة عميقة تحت الأرض أو المكان الذي تتوجه إليه أرواح من غادروا الحياة مؤخراً،
 وقد وصف علماء الدين في القرون الوسطي العالم السفلي باسم (هاديس) أو (الجحيم).

٨- ألبير كامو أديبٌ فرنسيٌ له أعمال أدبيةٌ كثيرةٌ في القصة والرواية والمسرح أهمّها: السقوط، الغريب،
 الطاعون، يغلب عليها الشعور بالعبث والتمرد، نال جائزة نوبل، ومات في حادث سيارة عام ١٩٦٠.

٩- انظر الروايتين: أسطورة سيزيف، مرجع سيزيف، ص ١٣٩.

آخر رمق، والصراع المرير في مهمة يعلم صاحبُها أنها ستكلل بالفشل، كل ذلك جعل من سيزيف نفسه صخرة في عيون الشعراء.

ولا يخفى على الناقد أن القصيدة المتقنّعة بأسطورة سيزيف لا تغنى فتيلاً إن كانَ همّها تأدية وظيفة الشرح والتفصيل لها فحسب، كأن تُؤخذ الأسطورةُ على حالِها، وتكتفي بالذكر المجرد للفظة (الصخرة) إيهاماً في أنها دالة على الأمل والتفاؤل، والثبات رغم الألم، "فإن صناعة الرموز تتبع آليات أقل كثافة، وأكثر شفافية تهتم بالتوصيل الدلالي والشعوري، ولا تعتمد على مجرد الإيحاء المبهم العميق»(١٠) وهذا شأن فئة من الشعراء ممن اتخذوا أسطورةَ سيزيف قالباً جاهزاً سطحياً، ورسماً نمطياً معتاداً تتشابه فيه النماذج في التعبيرِ عن الإصرارِ وروح المقاومة. وقد انماز بعضُ الشعراء بقدر رفيع من الفرادة والإضافة بأن طُرحوا تفصيلات جديدة للأسطورة، ناقلين التجربة من مستواها الفردي البسيط إلى فضاءها الإنساني الفسيح، جاعلين الرمزَ ذا تأثير عميق في بناء القصيدة، ومبتعدين عن الدلالات القديمة التي تشكّل أصل الأسطورة، وذلك بأخذ قطاعات أو شرائح تعبّر عن مضمون الأسطورة، فيطوّرونها التطوير الذي يقتضى الواقع، ويرسم حدودَه الأولية وصولاً إلى ظلال رمزية جديدة تمكننا من الخروج عن المألوف والمتوقع في إدراك ملامح الأسطورة الأصلية، فكان أن مزجوا شخَصية سيزيف بتجاربهم الفردية والجماعية، مستمدين من ذلك إيحاءات ودلالات تصور قضايا الواقع، وهموم الأفراد ومشكلاتهم الكبرى، وتتجاوز السياقُ التاريخي والاجتماعي إلى نمط أسلوبي جديد عدُّ الشاعر ببدائل تعبيرية ذات مكونات فنية جديدة قائمة على الانزياح والرمز والتأويل والطول والعمق والانتشار والكثافة وغير ذلك.

١٠- استدعاء الشخصيات التراثية في الشعر العربي المعاصر، مرجع سابق، ص ٨٠.

## ۱ - دلالات «الصخرة» وتحولات الضمائر.

يظهر أنَّ إحكام الربط غير المباشر، والتجديف حول الأسطورة الأصلية لا الاهتمام بنقلها كما هي، أو نسخ صورة مطابقة عنها، أو شارحة لها، هذا كله كفيلٌ بتكييف البناء الشعري ليتناسب مع النسق الأسطوري، وشحنه بلغة إيحائية مفعمة بدلالات غير دلالاتها المباشرة. وفي مقابل ذلك ظهر كثيرٌ من الشعراء ممن استندوا على لفظة (الصخرة) وحدَها في إيماء غير مباشر إلى أسطورة سيزيف دون أيّ مبرر فني أو موضوعي، فبدا أنّهم يتشابهون أسلوباً وأداءً، فلا يذكرون سيزيف إلا باستحضار قرينته معه بوصفها إحدى متلازماته، ألا وهي (الصخرة) كما كان التعبيرُ عن المسيح في الشعرِ مثالاً يتطلبه ذكر الصليب أحياناً. وهذا يحيل إلى النظرِ في أمرين:

أولاهما: إمكانية استغناء أحدهما عن الآخر ضمن حدود الشعر بحيث نتساءل هل يمكن للمتلازمة، أو النواة الدلالية (الصخرة) أن يُكتفى بها وحدها في الشعر، فتدل على الأسطورة وبطلها معاً لا أن تصبح غريبة في موضعها، وسبباً في اضطراب بناء القصيدة، أو عدم اتقان الشاعر للرمز؟ وبذلك هل ينجح سيزيف وحده رمزاً شعرياً دالاً دون حاجته إلى الصخرة بوصفها تيمة لصيقة به؟

ثانيهما: الحاجة إلى ذلك القارئ المتبصر الذي تؤهله ثقافته إلى كشف هذه الإشارة الطافية على سطح القصيدة، وحدس العلاقة بين عناصرها، والاستدلال على الأسطورة كاملة بذكر إحدى متعلقاتها فقط.

على أنَّ التعبير بجزء من أسطورة سيزيف والاهتمام بالإشارة إلى روح الأسطورة بملمح دال منها يقود الدلالة أحياناً للتعبير عن صورة العذاب السيزيفي كما لو ذُكر اسم سيزيف نفسه، يؤكد هذا التوجّه أن بعض القصائد التي استدعت صخرة سيزيف فقط نجحت في التلميح إلى صورة سيزيف،

وبذلك فإنَّ هذا المؤثر، أو العنصر السياقي المصاحب (الصخرة) هو الأهم في تعضيد الدلالة تماماً كما لو ذُكر سيزيف لفظاً. غير أن إكساب التعبير هذا الجزء الإشاري والاكتفاء به دوماً يظل محتاجاً إلى كشف للدلالة يظهره الشاعرُ للقارئ النافذ إلى حقيقة الأسطورة العارف لمضمونها؛ كي يستدل القارئ على علاقة الصخرة بسيزيف، وحركتها الدورانية صعوداً وهبوطاً على مرّ الزمن، وبذلك لا تبدو الصخرة كأي صخرة، ويكفل الشاعر نجاح التناص مع الأسطورة، فلا يتم إلصاق الصفة السيزيفية على كل من يجد عذاباً طويلاً لا ينفك عنه، وإلا فإن أسطورتي المسيح وبروموثيوس مثالاً تنطويان على قدر مشابه من العذاب والألم والثورة والكفاح، ولهما حضورهما الملحوظ في شعر التفعيلة العربي المعاصر، لا يفرق بينهما إلا كون أسطورة بروموثيوس تجسد فكرة التضحية الاختيارية، أما أسطورة سيزيف فتمثل العذاب الإجباري الدائم، ولا يخطر ببال أحدنا أن أسطورة بروموثيوس ذات رؤية سيزيفية، وإن حصل تشابه بينهما، والأمثلة من الأساطير عامة تعز على الحصر، أما دون ذلك فهو إقحام لا ينطوي على دلالة.

وللدلالة حضور في جملة من القصائد التي اشتركت في استجلاب صخرة سيزيف دون ذكر لفظ سيزيف نفسه، يتم النظر فيها على أساس المجاورة، والمجايلة، والمشابهة، ثم النظر في مدى إمكانية هذه القصائد العدول عن نمطية الصخرة العادية إلى الصخرة السيزيفية باستحضار ما يدلُّ عليها، وحسن توظيفها، وحاجة النص لها، وسهولة استدلال القارئ عليها.

تعدد النظر إلى هذه القصائد حسب طريقة التناول الإسلوبي وسياقها العام، فبعض الشعراء التزم بفكرة تحوّل الضمائر، وجعل من هذا المبدأ (الالتفات) سبيلاً لاستجلاب سيزيف واستنطاقه بلسانه أو بلسان الشاعر، وقد ظهرت تناصات الضمائر في قصائد مفرّقة منها: (العراء) و(ظمآن) و(موعد مع

الربيع)، و(إلى ألبير كامو) لعبد الوهاب البياتي، و(من أجل) لسميح القاسم، و(الصخرة) لأدونيس، و(البشارة) لقاسم حداد. وقد تنوع الضمير في استدعاء لفظ سيزيف حيث ورد من خلال التحدُّث من خلاله أو إليه أو عنه، ويعد البياتي من أكثر الشعراء العرب توظيفاً لهذا التنوع، فضلاً عن كونه من أكثر الشعراء استحضاراً لأسطورة سيزيف، يجيء التنوع عنده تماهياً مع التعبير عن الوحدة والغربة والهموم الذاتية. والمنتبع لرمزية سيزيف في شعرِ البياتي يلحظُ نمطين حواريين يرسمان معاً صورة سيزيف:

الأول: (الضمني) الذي يتخطى فيه البياتي حدود المظهر اللفظي لكلمة الصخرة إلى أبعد ما تشير إليه من دلالات، فيجعل القارئ على صلة بالأسطورة ومعناها.

والثاني: (المباشر) الذي يظهرُ فيه سيزيف صراحة، لكن دون التزام بالسياق الطبيعي والسردي المألوف عنه، بل باعتماد التحول والانزياح والتبدّل أساليب شتى تضفي جدّة وفرادة على صورةِ سيزيف في كل مرة.

يؤكد البياتي رغبته في التنوع الأسلوبي لصورة سيزيف وصخرته داحضاً ما يمكن أن يتخيله كثير من الشعراء في حصر صورة سيزيف في فكرة العذاب واللاجدوى فقط، يقول: «فالذين عنوا صخرة سيزيف بالذات شاع في مفاهيمهم التشاؤم، والعبث، واللاجدوى، والمجانية، وأنا ضد ذلك، إذ إنني أضع بديلاً لكل هذا مفهوم الثورة، فبالثورة يتم رد الإنسان على صخرة سيزيف.» (١١)

نكاد نجد سيزيف في شعر البياتي يدلَّ على إخفاقات الإنسان المعاصر عامة، فالراصدُ لحركة الضمائر في قصائد (ظمآن) (موعد مع الربيع) (العراء) (إلى ألبير كامو) يجد أنه.

١١- عبد الوهاب البياتي، الموقف الشعري إلى أين؟ مجلة الأقلام، عدد ١١-١٢، ص٣٢.

يجمعهم أمر ويفرّقهم أمر، أما الجامع فإنَّ صورة سيزيف تتخلق بصورة قناع يقف خلفه البياتي ليعبّر عن أوجه شبه بين حياته وحياة سيزيف، لا سيما اقتران هذه الصورة عادة بصورة الرقيق، وربطها بالعبودية في أكثر من موضع، في إشارة منه إلى أن حياة المنفى عامة، والتي يعاني منها الشاعر لا تخلو من ذل وهوان ومرارة وقهر، ولعل هذا التناسب الوصفي بين هذه الصوريشي بحال من الأحوال على حياة البياتي، وغربته وتنقله الدائم بين الأصقاع.

أما ما يفرّقهم فهو تنوع حركات الضمائر ودلالاتها، ففي (ظمآن) ينتقل الضمير من خطاب الذات إلى خطاب الغائب، وذلك في أول الحديث عن سيزيف، وكأنَّ البياتي لا يريد أن يقول أنا هو سيزيف، في محاولة لإضفاء الدلالة المعاصرة مباشرة على الشخصية بعد أن يجردها من دلالتها التراثية.

يهم بالشكوى ولا يحرى غوارب الأمواج في البحر يرمقه بالنظر الشور تهوى به من قمة الدهر(۱۲)

سىيىزىف كان ولم يىزل ترمقه عن كشب حسىرة والنجم من عليائه ساخراً وهو على صىخرته منحن

وكذلك كان شأنه في (إلى ألبير كامو) حيث لبس سيزيف ثوباً جديداً يظهر فيه سجيناً مسحوقاً قد أدمته قساوة الأغلال في يديه، ليشير البياتي إلى ضرورة أن يثور الإنسان العربي على معاناته، حيث جعل من (الأغلال) معادلاً لآلام الإنسان على مر الزمن، يجيء ذلك ضمن ديالوج درامي في صيغة حوار بين الشاعر وسيزيف يدعوه فيها إلى الحرية والانعتاق من القيود.

١٢- عبد الوهاب البياتي، الأعمال الشعرية الكاملة، دار الحرية للطباعة والنشر، ط ٢، بغداد، ص ٧٧.

فالأغلال

أدمتك يا سيزيف

يا فارس عصر أدرك الزلزال

تعال، أنا متعب، تعال! (١٣)

وتظهر حركة الضمير في (العراء) تحاورية أيضاً من خلال محاورة سيزيف بضمير الخطاب «أنت» لكنه يريد به «أنا»، فقد تميّز البياتي في قصيدة (العراء) في أنّه أعار سيزيف رؤيته ولم يُعره صوته، أي أنّه رأى في سيزيف ملامح صورته، فجذبه إلى عالمه وألبسه ثوبه

دون أن يذكر اسمه، وذلك من خلال تناص الضمير بحيث يؤول البياتي سيزيف كما يريد فيصبح تمثيلاً له والمتحدث بلسانه في زمانه، وبذلك يكون سيزيف منظاراً للشاعر، يحاوره بضمير الخطاب (أنت) لكنه يريد به (أنا)، وهنا يسمح الشاعر أن تأخذ شخصية سيزيف دلالتها المعاصرة، فأضاف الغربة لمعاناة سيزيف، والغربة مرتكز ضوئي تدور حوله حلقات المعاناة، نراه يخرج ليلاً من أول الفجر ليعود نهاراً بخفي حنين، يصارع حمل الصخرة صعوداً وهبوطاً كما الشاعر في هذه الحياة.

ها أنت وحيد، مملوء بالغربة في هذا العالم، تخرج ليلاً من باب الفجر،

لتبحث عمن في النوم رأيت، تحاول أن تجتاز الأفق

وحيداً، بكوابيس نهار مات تعود، لتبدأ من حيث بدأت،

لترفع هذي الصخرة نحو القمة، في كل صباح تشنق نفسك(١٤)

١٣ - عبد الوهاب البياتي، الأعمال الشعرية الكاملة، مرجع سابق، ص ٢٩٧.

١٤ - عبد الوهاب البياتي، الأعمال الشعرية الكاملة، مرجع سابق، ص ٦٣٢.

ويجيء الضمير في (موعد مع الربيع) مباشراً من خلال المتكلم «أنا» «ويتخذ الشاعر من الشخصية هذا الموقف حين يحس أنَّ صلته بها قد بلغت حدَّ الاتحاد والامتزاج، وأن الشخصية قادرة – بملامحها التراثية – على أن تحمل أبعاد تجربته الخاصة، ومن ثمَّ فإنه يتَّحد بها ويتحدث بلسانها، أو يدعها تتحدث بلسانه» (١٠٠) كما لا يجد البياتي ضيراً في أن يستعين بمعجم سيزيف الأسطوري بما يتلائم وطبيعة تجربته، فقد أصبح الشاعر والشخصية كياناً واحداً، يعبّر الشاعر عن نفسه بكلمات موحية بمعنى الأسطورة، (عبد الحياة) (جذلان) (وهو على صخرته منحن) يقول:

وشرعت أعدو في الطريق عبد الحياة، أنا الرقيق

عبد الحياة يعود، يحمل من جديد

جذلان، صخرته، إلى السفح البليد

وسخرت من نفسي: تعود؟ هي والربيع ، غداً تعود (١٦)

ونستحضر في سياق النظر في حركة الضمائر تعامد أدونيس مع صخرة سيزيف، وكيف يمضي الأنا بالالتفات إلى أنت من خلال تجسيد صخرة سيزيف كائناً يحاوره، وذلك في مقطوعة قصيرة بعنوان (الصخرة) حيث يظهر استغلال أدونيس لهذه الشعيرة المتكررة عند سيزيف بما يخدم عنصري المفاجأة والدهشة للقارئ دون أن يبدو في ظاهر الأمر أنَّه يستدعي سيزيف رمزاً، بمعنى أنَّه لم يواز بين أصل الأسطورة والشعر موازاة تطابقية تامة، فينجح في الاستغناء عن سيزيف

١٥- استدعاء الشخصيات التراثية في الشعر العربي المعاصر، مرجع سابق، ص ٢٠٩.

١٦- عبد الوهاب البياتي، الأعمال الشعرية الكاملة، مرجع سابق، ص ١١٨.

صراحة، ويحمل الصخرة وحده حتى يبدو هو سيزيف الجديد، فظهر أنَّه تجاوزَ المعطى الأسطوري بأن جسّد من الصخرة كائناً يخاطبه بلغة التحدي، فيقول:

رضيتُ بما شئته: أغنياتيَ خبزي ومملكتي كلماتي فيا صَخْرتي أَثْقِلي خُطُواتي حملتُك فجراً على كَتْفيَ، رسمتُكِ رؤيا على قَسَماتي. (١٧)

وقد تتنوع مظاهر الالتفات بتباين صورة صخرة سيزيف عند شاعر واحد استخدمها أكثر من مرة، فهي عند سميح القاسم كثيرًا ما تكون تمثيلاً لمعاناة الفلسطيني المقهور، ففي قصيدته «من أجل» تكشف صورة صخرة سيزيف معاناة الإنسان الفلسطيني البسيط الذي يشقى ويكد في سبيل تحصيل الرزق، فالسعي المضني وراء رغيف العيش يقابل معاناة سيزيف وهو يحمل صخرة التحدي دون جدوى، وتحول صيغة الخطاب من الفردية إلى الجماعية من خلال ضمير المتكلمين يضفي على النص صفة جماعية، فالكل من أبناء فلسطين سيزيف زمانه حتى لو لم يُذكر سيزيف صراحة في النص.

من أجل رغيف

نحمل صخرتنا في أشواك

نعرى..نحفى.. ونجوع

ننسى أنّا ما عشنا فصل ربيع

ننسى أنّا. . خطوات ليس لهنّ رجوع !! (١٨١)

وتتسع فيها آفاقُ دلالة الرمز إذ حظي سيزيف صفة جماعية وذلك من خلال

۱۷- أدونيس، الأعمال الشعرية، أغاني مهيار الدمشقي وقصائد أخرى، دار المدى للثقافة والنشر، سوريا، ١٩٩٦، ص ١٨٠.

١٨ سميح القاسم، الأعمال الشعرية الكاملة، دار العودة، بيروت، ١٩٨٧ ص ١١٤.

ضمير المتكلمين أيضاً، تتجاوز معاناته من حيث كونه فرداً واحداً ليصبح أُمّة بأكملها، فقاسم حداد في قصيدته «البشارة» عكن من رؤية سيزيف بمنظار جمعي ذي ظل مشابه لواقع اجتماعي أليم، وهو إذ يضع في نهاية القصيدة تفسيراً نثرياً لمعنى البشارة وفكرتها فإنّه يضع القارئ على أبواب هذا التصور الجمعي، فسيزيف في عين حداد عمل جحافل العائدين إلى أوطانهم صفر اليدين، المحمّلين بالأشواق بعد غياب لم يثمّروا فيه شيئاً، فتأتي البشارة بعودتهم على نحو تهكمي لترسم حدود التشابه بين جموع العائدين وسيزيف من حيث اجتماع فكرة اللاجدوى بينهما، كما تؤكد البشارة غربة الإنسان أمام معطيات الحياة والتي تدفعه دوماً إلى سنغوص في قلب البحار). وتتفاعل جمالية الصورة الوصفية في تعدد حالات سيزيف، من رجوعه إلى أرضِ الوطن خائباً، إلى جعله منتصراً في النهاية (أتى سيزيف ينشر ثوب والدتي ويكمل لحن موتانا) قادراً على تبديد ظلمة الواقع، سيزيف ينشر ثوب والدتي ويكمل لحن موتانا) قادراً على تبديد ظلمة الواقع، والنهوض لفجر جديد.

يا ثوب والدتي المرفرف فوق هامة بيتنا البشارة يعطي النشارة يعطي الذي قد غاب عاد (سيزيف) إن عاد يحمل صخرة الإنسان يا بحر الرماد سيزيف عاد والحر تكفيه الإشارة

فبألف سيزيف هنا تكتظ دار

قهروا بحار الليل دكوا حصن فئران الجدار شبعت جزيرتنا بكاء (١٩)

## ٢ - دلالات الصخرة والتعبير بجزء من الرمز.

ليست كلّ الأساطير على قدر واحد من الانفتاح الدلالي، ويبقى نجاحُ الشاعر متعلقاً عدى شاعريته وقوته الابتكاريّة، ويعدُّ نجاح التوظيف البنائي لبعض أبطال الحكايات الخرافية كالسندباد، أو زرقاء اليمامة مثالاً أسهل من أسطورة سيزيف فضلاً عن النثر، ذلك أنَّهما يقدّمان بين يدي الشاعر توسعاً في الأساليب والدلالات يرفع من سقف نجاح المبدع، ويمكّنه من رفد البنية الداخلية للنص عدلولات متعددة ذات ارتباط إيحائي بمعنى هذه الحكايات. وتجدر الإشارة إلى أنَّ انحسار الدلالة دوماً في صورة الصخرة المحمولة، واقتران كفاح الإنسان البائس بها، وضرورة استحضارها قرينة وحيدة على الأسطورة إما محمولة على الأكتاف، أو مشدودة إلى الصدر.. هذا كله مما يرفع نسبة دخول الشاعر دائرة القص واللصق للمتناصات، ويحدّ من قدراته في الوصولِ إلى تناص حقيقي وفاعل مع الأسطورة أو مغزاها.

وكثيراً ما نجد شاعراً يعتمد سيزيف رمزاً في أكثر من قصيدة له، لكن نجده إذا جانبه التوفيق في قصيدة ما، يتلمَّس ضروبَ النجاح في قصيدة أخرى. ويتباين نجاح الشاعر في توظيف الأسطورة الحاضرة في كل محاور القصيدة عن تلك التي يستحضرها الشاعر في جزء منها، وقد يشمل تعبير الجزء من الرمز ذكر لفظ سيزيف، أو ذكر الصخرة فقط بوصفها رمزاً قائماً بحد ذاته يمكن استلهامه من التوظيف الشعري للأسطورة. ومن المفارقة القول إنَّ نجاح الشاعر في التعبير

١٩- قاسم حداد، ديوان البشارة، دار الربيعان، الطبعة الثانية، الكويت، ص٥٣.

بجزء خاطف من رمز سيزيف ممكن وحاصل، لكن ذلك لا يعني نفاذ الشريحة الأكبر من القراء على اختلاف مستوياتهم إلى حقيقة الأسطورة من خلال القراءة الأولى لهذه الإشارة السريعة في الشعر، بمعنى أنه يمكن أن نتلمس فرادة وجدة في بعض تمثلات سيزيف القادم طرحها والتي جاءت لمحاً أو خطفاً، لكنها تتطلب قارئاً واعياً بحقيقة الأسطورة بكل متعلقاتها أنى كان ورودها، نشير إلى ذلك لأن صورتي (الصخرة)، و(الجبل) أضحتا رمزاً ينطوي على دلالة حتى لو لم يذكر سيزيف صراحة الأمر الذي يستدعي قارئا قادراً على ربطهما بأسطورة سيزيف. يسمّي (خلدون الشمعة) هذا النمط الأسلوبي (الإلماعة) على أنها "إشارة عابرة في القصيدة إلى شخصية أو حادثة أو أسطورة أو عمل أدبي، بهدف استدراج مشاركة القارئ واستدعائها باعتبارها تجربة تتكئ على المعرفة المشتركة بين الشاعر والمتلقي، ليست مشروع قناع بالضرورة أو ليست قناعاً ناقصاً، وإنما هي تقنية إشارية أسرف (إليوت) في استخدامها، وكانت تستهدف إغناء النص بشبكة من علاقات التناص، ومنحه أبعاداً تسبغ على الأنماط الأصلية العليا والرموز والشخصيات التراثية التي تستدعيها الإلماعة تكتسبها من خلال تموضعها في النص الجديد الذي يجعلها في سيرورة وصيرورة مستمرتين»(٢٠٠).

ومن صور التعبير الناجح بجزء من الرمز ربط صورة سيزيف بمعاناة معاصرة كمعاناة الإنسان الفلسطيني في قصيدة (الصخرة) لفدوى طوقان، إذ ترسم صورة القضاء سجناً سحيقاً، ولعلّه معنى رامز لمنظومة الحياة الاجتماعية التي تمنعها من الانفتاح والحرية على المجتمع حتى غدت منطوية على نفسها لا تقدر على التفاعل مع الحياة، غير أنَّ فدوى لم ترد إعلان الثورة على المجتمع مكتفية بالاستسلام أمام الاكتئاب الذي نتج منه، فهي تجد نفسَها سجينة الوحدة

۲۰ خلدون الشمعة، تقنية القناع: دلالات الحضور والغياب، مجلة عالم الفكر، المجلد ١٦، العدد ١، صيف
 ٧٧-٧٤، ص ٧٤-٧٠.

كما كان سيزيف سجين العقاب، وينمو هذا الشعور بالاكتئابِ وفق ألم مخبوء تستشعره كلما تذكر مثل هذه المعاني مراراً في سيرتها الذاتية «منذ الطفولة والخوف يرافق مسيرة حياتي، يد عمياء لاهية، تضرب يميناً وشمالاً، ولا أحد بمنجي «٢١).

وتتأكد براعة توظيف الانزياح بين تجربتها وبين صخرة سيزيف في أنها لم تعان ثقل الصخرة على الكتف أكثر من كونها قابعة فوق صدرها، تجيء هذه الصورة من خلال تأكيد عبارات باتت من مستلزمات شخصية سيزيف، وهي عبارات تعبّر عن الوحدة والعزلة والاغتراب (سلاسل، قيود، سجاني) وهذا فيه من الانزياح الفريد عن صورة الصخرة الجاثمة على عاتق سيزيف، لكنها احتذت حذو غيرها في وصف الصخرة بالسوداء، وهي صفة قاتمة تنطوي على سيميائية لغوية ذات مفعول نفسي يستدعي الرتابة والحزن والاكتئاب.

انظر هنا

الصخرة السوداء شدّت فوق صدرى

بسلاسل القدر العتى

بسلاسل الزمن الغبي

انظر إليها كيف تطحن تحتها

ثمري وزهري

نحتت مع الأيام ذاتي

سحقت مع الدنيا حياتي (٢٢)

٢١ فدوى طوقان، رحلة صعبة رحلة جبلية، دار الأسوار، ط ١، عكا، ١٩٨٥، ص ١٢٧.

٢٢ فدوى طوقان، الأعمال الشعرية الكاملة، الطبعة الأولى، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، ١٩٩٣،
 ص ١٩٢.

بالمقابل قد تعجز الصورة الشعرية الحاضرة باقتضاب عن تمثّل أبعاد التجربة، فلا يتخيل القارئ أنه أمسك ببعض ملامح سيزيف أو أنه استوعب دلالته الحقيقية، وتغدو الصورة مجرد جملة عابرة، أو لافتة على واجهة القصيدة، أو ادعاء لثقافة الشاعر، حتى أضحت في معظمها حواجز تحول دون التسلل التلقائي إلى وجدان المتلقي ووعيه وفكره، فباتت كأنها مقحمة على القصيدة، وليست عنصراً من نسيجها العام، أو جزءاً من صميم التجربة الشعرية، رغم أن» التعبير بالأسطورة يوم يصبح شهوة لتأكيد ثقافة أو رغبة في تعمية فإنه يفقد هدفة الأصيل، وهو تصوير الوعى الحضاري بتلقائية، افتقدها هو وارتبط بها القدماء»(٢٣)

وقد أفضى التعبير بالجزء إلى الكثير من الحواجز المتعلقة بالأسلوب أو طريقة تناول الأسطورة وتوظيفها، ويرتبط بعضها بغربة الشخصية المستدعاة على ذوق المتلقي العربي، أو أن تكون صورة سيزيف عنصراً في صورة جزئية مختزلة، حيث يظل ارتباط الشاعر بالشخصية ارتباطاً هامشياً لا يعبّر عن أبعاد التجربة المعاصرة أو أن لا تحتل الشخصية إلا جزءاً هامشياً من رؤيا الشاعر ومن كيان القصيدة، فنجد الشاعر يحصر قدرتها على الإيحاء في نطاق ضيق بحيث تشمل الأسطورة كلّ من يحمل صخرة ما، «وفي كل الأحوال فإن نجاح الشاعر يقاس بعدى توفيقه في شحن الصورة بطاقة لا تنفد من الإيحاءات من ناحية، وبتوظيفها لخدمة السياق العام في القصيدة، وتطويعها للمقتضيات الفنية لهذا السياق من ناحية ثانية بحيث لا يبدو العنصر السياقي مقحماً على القصيدة، ومفروضاً عليها من الخارج». (١٢٤)

ومن تشكيلات التعبير الخاطف بجزء من الرمز ما جاء في قصيدة (مسبحة من خرز الكلمات) ليحيى السماوي، حيث تندرج ضمن هذا النمط المباشر في

٢٣ - أحمد كمال زكى: نقد. دراسة وتطبيق، دار الكتاب العربي، القاهرة، ١٩٦٧، ص ١٢٩.

٢٤- استدعاء الشخصيات التراثية في الشعر العربي المعاصر، مرجع سابق، ص ٢٢٠.

استدعاءِ سيزيف وصخرتِه، لكنَّ ورودَه العابر هنا يأتي طلباً لضربِ المثال، أو عقد المقارنة، دون استحضار لطبيعة الخلفية.

الأسطورية، أو ملاحظة درجة الانزياح عنها بما يمكن أن يضيفه حضور سيزيف في القصيدة على غير ما هو مألوف، فكان الذي يشد القارئ إلى صخرة سيزيف هو التعبير بصيغة التفضيل مما يشي بغربة سيزيف في رؤيا الشاعر عن السياق الفني للقصيدة، وقد جاء تكرارُ صيغة التفضيل (أفعل) خاوياً من أيّ دلالة سوى التأكيد على بيانِ ثقل الصخرة في أول المقطع، فلم تُستغل الأسطورة في تصوير جديد ذي أفكار جديدة يتخيلها المتلقي، مما يُفقد صورة الصخرة بعدها المعرفي الحقيقي أو المتخيل.

أَثْقَلُ من صَخرة «سيزيف»..

أخفُّ من ثوب الأفعى...

أضيق من قبر..

أوسع من صحراء..

أرَقُّ من زهرة برتقال..

أُخْشَنُ من شظيّة قنبلة..

أندى من شَفَةٍ عروس..

أَيْبَسُ من قرون الوعل..

فكيف لا تكون أبوابُ جراحاته

مفتوحة على سَعَتها

كآنية الشحّاذين؟

ونوافِذُ أفراحِه

مطبقة كقبضات الجلادين ؟(٢٥)

وتشترك سربية «أشد من الماء حزناً» لسميح القاسم مع قصيدة يحيى السماوي في الهدف من استدعاء اسم سيزيف طلباً لضرب المثال وعقد المقارنة، وزادت سربية سميح فكرة تقديم النصيحة من خلال الأمر التحذيري (لا تكرر) يقصد حماقة سيزيف، وكذلك فعل الأمر (قف)، وجاءت الإشارة إلى اسم سيزيف بين علامتي تنصيص، وهي علامة ترقيمية دالة تمكن من حلول الشخصية المستدعاة في السياق الجديد، لكنها لم تستلهم روح الحدث، فلم يشعر القارئ أن السياق يطلب الأسطورة تنويعاً للدلالات، وتكثيفاً للمعنى، وتكييفاً للمبنى، إذ لم يلمس القارئ حالة.

إنسانية متكاملة ترتبط ارتباطاً عضوياً بتجربة سيزيف يمكن للشاعر تعليق حالته عليها، أو ترتبط بطبيعة السياق سواء في التركيب أو الدلالة.

تأمل بعينين مفتوحتين وقلبي بصير

تأمل وكابد!

كما ينبغي. لا تكرر حماقة! «سيزيف». قف

في أعالي العذاب تأمل وراجع

وطالع وتابع! (٢٦).

٢٥- يحيى السماوي، مسبحةٌ من خرزِ الكلمات، الطبعة الأولى، التكوين للتأليف والترجمة، دمشق،
 ٢٠٠٨، ص ٥٣.

Sadder Than Water. Selected Poems، by Samih Al-Qasim Translated by Nazeh Qesses، -٢٦ لا توجد القصيدة في أي من دواوين سميح، وتوجد لها ترجمة في هذا الكتاب.

وقد ترد الصورة الشعرية التي توظف فيها شخصية سيزيف بصورة جزئية للتعبير عن غرض بلاغي (كناية) تنتهي وظيفتها في القصيدة بمجرد تحقيق الصلة بين وعي المتلقي وفكره وبين المقابل الواقعي، ويظل نجاحها مرتبطاً بمدى إدراك القارئ لها، ونفاذه إلى الغرض من توظيفها، ومن تلك النماذج التي اعتمدت التوظيف الإيمائي للأسطورة على سبيل الكناية بصورة معاصرة قصيدة (السرطان) لسميح القاسم، وتجدر الإشارة أن سميحاً اعتمد غير مرة على طريقة الإيماء العابر متفاوتاً في أسلوبه، ذلك أن حاجته إلى سيزيف ملحة، بسبب نشوبه في تقلبات سياسية، وتغيرات عنيفة تتعلق بالوضع السياسي الفلسطيني، فنجده يطلب سيزيف تعبيراً عن يأس ظاهر من إيجاد حل للقضية الفلسطينية. ولم يقلل التعبير بجزء من الرمز أو بإحدى متعلقاته من نجاح سميح القاسم في خلق معادلاً يربط الحدث الأسطوري مع واقعه الراهن، لكن ورود فكرة الصخرة بوصفها متعلقاً من متعلقات شخصية سيزيف تحول أحياناً دون الربط والاستدلال.

تعد القصيدة خطاباً غير مباشر للمتعثّرين على أرض فلسطين، وأنّه لا أمَل لهم إلا في مقاومة المحتل الذي استعار سميح له لقب السرطان، مُسنداً على سبيل الكناية عقاب سيزيف الذي ابتُلي به وحده إلى جموع الفلسطينيين ممن لاقوا على أبناء يهود الويل والثبور، وأن عليهم أن يُعلنوا التحدي كما أعلنه طارق بن زياد من قبل يوم فتح الأندلس (أيها الناس، أين المفر؟ البحر من ورائكم، والعدو من أمامكم)، وهي صورة جزئية تختزل التجربة وتكثف الصورة بإيحاء بعيد لا يحدده إلا القارئ المتبصر، ذلك أن اكتفاء الإيحاء بحمل الصخرة فقط دون ربطها بمعاناة من نوع آخر تُمكّن القارئ من الاستدلال على أسطورة سيزيف يظل بعيداً عن القارئ العادي، ويتطلب كشفه عارفاً بحيثيات الأسطورة، أما اعتبار كل من يحمل صخرةً ما هو سيزيف معاصر، فإنَّ ذلك من التطرف في الطرح والتوظيف لا محالة.

مفترق الطريقِ
من أين يا قوافل الرقيق؟
في أي شعب تزحفين؟
لأي أُفق ترحلين؟
تمهلوا يا حاملي الصخور
تمهلوا.. مفترق الطريق
والبحر من ورائكم يموجُ

لم يدرك القارئ في النماذج الشعرية الأخيرة معادلاً موضوعياً حقيقياً - حسب تعبير (ت.س إليوت) - رسّخه وجود سيزيف في الشعر، بل كان الاتكاء على سيزيف في غير حاجة ملحة إليه، ولذلك تشابهت أساليب الشعراء في استدعاء سيزيف بحيث أبقوا الأسطورة على حالها، أو بانزياح بسيط عما تدل عليه، ولعل القارئ فيما مضى لم يعاين براعة قصوى في الانتقال من الإجمال إلى التفصيل تضعه في جو كامل ليتمكن من ملاحظة جمالية التوازي بين الأسطورة والشعر على صعيد البنية والأسلوب، ووفقاً لثنائية الإزاحة والإحلال، كما لم يدرك القارئ بناء القصيدة كلها على رمز سيزيف، أو أن تكون القصيدة كاملة حديثاً عن الأسطورة، أو أن يكون المتكلم في القصيدة هو سيزيف نفسه، أو استخدام الكثافة التكرارية لاسم سيزيف في الشعر، أو قلب الدلالة الإيحائية

٢٧ - سميح القاسم، الأعمال الشعرية الكاملة، مرجع سابق، ص ١٢٧ - ١٣٠.

العامة، وكسر التابو المألوف طلباً للجدّة والتميّز، ذلك أنَّ قلبَ الدلالة العامة المستوحاة عادة من أسطورة سيزيف، وإعادة تشكيلها من جديد، والتوفيق بين المتناقضات، جميعها متطلبات جديدة وكفيلة بتحويل المنجز الأسطوري إلى عنصر أسلوبي تضافري تتفاعل مستوياته من أجل رفد الدلالة بإضافات جديدة تستثير القارئ لاكتشاف فضاء المجاز والتخييل بين النصين الأسطوري والشعري من حيث التركيب والدلالة والإحالة المرجعية.

ويجدر التنبيه على أنَّ هذا الحقل المعجمي العام والمألوف الذي طالما يُذكر سيزيف فيه إما حاملاً صخرت بين منكبيه ثابتة، (٢٨) أو وهو على صخرته منحن، (٢٩) أو يحمل صخرة الإنسان، (٣٠) أو مشدودة فوق الصدر، (٣١) أو لم تعد على أكتافه الصخرة، (٣٢) لا يدل أحياناً على اختيار مقصود لذاته، أو مدروس لمكان الصخرة في الخطاب الشعري العربي المعاصر بما يعكس العمق الدلالي في طبيعة الرمز. ولا تتمثل قيمة توظيف موضعية صخرة سيزيف في الخطاب الشعري في بُعدها الدلالي فحسب، بل يجب أن تتجاوز ذلك إلى البعد الجمالي، والفضاء التخييلي الذي تستدعيه معها. كما أنَّ للون الصخرة دلالات معجمية موحية تتناسب مع ما يقتضيه السياق، فمرة لون الصخرة أسود (٣٢) ومرة أسمر (٣١) ومرة يشخص منها

۲۸ انظر: قصيدة (موت فلاح) صلاح عبد الصبور، الأعمال الشعرية الكاملة، الطبعة الأولى، دار العودة، بيروت، ۱۹۷۲ ص ۱۱۳.

٢٩ - انظر: قصيدة (ظمآن) عبد الوهاب البياتي، الأعمال الشعرية الكاملة، مرجع سابق، ص ٧٧.

٣٠- انظر: قصيدة (البشارة) قاسم حداد، ديوان البشارة، مرجع سابق ص ٩٦.

انظر: قصيدة (التوبة) يوسف الخال، الأعمال الشعرية الكاملة، الطبعة الثانية، دار العودة بيروت، ١٩٧٩، ص٢٩٦.

٣٢ - انظر: قصيدة (كلمات سبارتكوس الأخيرة) أمل دنقل، الأعمال الشعرية الكاملة، مكتبة مدبولي، الطبعة الثالثة، القاهرة، ١٩٨٧، ص ١١٠.

 <sup>-</sup> انظر: (قصیدة البشارة) قاسم حداد، دیوان البشارة، مرجع سابق، ص ٩٦.

٣٤- انظر: قصيدة (موت فلاح) صلاح عبد الصبور، مرجع سأبق، ص١١٣.

إنساناً أصماً (٥٠) ومرة يجعلها مرتكزاً ضوئياً تُدار حولها فكرة القصيدة ورؤيتها (٢٦) وقد تنمو رؤيتان متقابلتان تتكاثفان في النص على نحو درامي، وما ينتج عنهما من ثنائيات ضديّة وصور مشهدية تعبّر عن طبيعة العلاقة الدرامية في النص.

على أن قيمة توظيف هذا التكثيف الدلالي في أسطورة سيزيف يجب أن يرتبط ارتباطاً وثيقاً بحاجة القصيدة إلى هذا الرمز أولاً، وقدرتها على التفاعل مع مكوّنات النص؛ ليستبين القارئ جمال هذه الدلالات وجديتها، وحضورها في شعوره، ومدى تشكيلها بنية فنية تؤكد نجاح الشاعر في تحقيق التمازج والتداخل بين النص المرجعي والآخر الراهن سواء على صعيد الأسلوب، أو التأويل، أو الدلالة، أو المجاز، أو التخييل.. وبما لا يفصل تجربة الأسطورة عن التجربة المعاصرة، أو أن تصبح الأسطورة نتوءاً زائداً أقحم على النص إقحاماً.

وكما أضافت أسطورة سيزيف جديداً للشعر من حيث الدلالة والصورة ينبغي النظر في الشاعر نفسه، فلا ينزوي خلف قناعه بحيث لا يبقى له أثر، ويصبح سيزيف هو الأهم في التجربتين القديمة والمعاصرة. أو أن يتحوَّل إشراكه في النص المعاصر إلى زينة لا دلالة لها سوى أن تدلّ على ثقافة الشاعر فقط. وليس المطلوب من استدعاء سيزيف النظر في شكل عذابه كيف كان، بل هل تنجح إشارية سيزيف في التضايف والتداخل مع تجاربنا المعاصرة بما يمكن أن يقدم للقارئ نصاً مركباً متوغلاً في العمق قادراً على إضاءة جوانب الواقع الراهن؟

وفي حمى أهمية أن تضيء الأسطورة جوانب الواقع الراهن فإن (زمن) هذا الواقع ذو دلالة في انتشار أسطورة سيزيف على مساحة شعر التفعيلة العربي المعاصر، ذلك أن استجلاب الشعراء المعاصرين لأسطورة سيزيف جاء في زمن سعى فيه الإنسان العربي لنيل حريته وكرامته بُعيد نكسة الحلم

٣٥ انظر: قصيدة (إلى سيزيف) أدونيس، الأعمال الشعرية، مرجع سابق، ص ٢٣٦.

٣٦- انظر: قصيدة (إلى سيزيف) المرجع سابق، ص ٢٣٦.

العربي عام ١٩٦٧ فكانت حاجة الشعراء لأسطورة سيزيف ملحة للثورة على معاناة الإنسان والانتصار لكرامته، يؤكد هذا أن عموم الشعراء الذين وظّفوا الأسطورة في قصائدهم ليسوا وجوديين متشائمين، ولا يشغل التشاؤم مساحة ملحوظة في أشعارهم، وكانت الإشارة لأسطورة سيزيف لدى الكثير من شعراء التفعيلة العرب بقصيدة أو اثنتين، وإن ظهورها في الشعر الفلسطيني جاء تعبيراً للاجدوى من إيجاد حل للقضية الفلسطينية، ووجودها في الشعر العراقي تعبير ماثل لموجة النفي خارج الوطن التي لحقت بالمبدع العراقي عامة، وكذلك الشعر المصري واليمني... الذي لجأ إلى الأسطورة تعبيراً عن عذاب المقهورين، وإدانة للواقع المر، والتحرر من القيود.

استمرّ غياب أسطورة سيزيف حتى بداية عقد الثمانينيات من القرن العشرين، ومن بعد هذا العقد غابت قصيدة القناع من الشعر العربي عامة، يرجِّح (خلدون الشمعة) أن سبب ذلك عائد «لإفلاس مفهوم البطولة الذي يرتبط مباشرة بتقنية القناع سواء أكان هذا الارتباط متعلقاً بالبطل بمعناه المثالي المجرد، أم البطل بمعناه الذي يشير تحديداً إلى بطولة العمل الفني نفسه. »(٧٧)

## ٣- دلالات الأسطورة وحضورها في نصوص شعرية كاملة.

يمكن ملاحظة أن لبنات بناء النص تتحد إذا كان متكامل الأجزاء والعناصر، وإن حضور الأسطورة في أبيات شعرية منفردة منقطعة الصلة عن مكانها الحقيقي قد يقصي أوثق صلة بين النص والمتلقي، والتي تعد قطب الرحى في العملية النقدية السليمة من حيث ضمان وعي المتلقي وإدراكه للنص.

إن حضور أسطورة سيزيف في نص شعري كامل يضمن للشاعر سعة في التأمل والتعبير، ويحقق له معايير نصية عديدة تؤدي إلى ثراء شامل في النص.

٣٧- انظر: تقنيات القناع: دلالات الحضور والغياب، مرجع سابق، ص ٧٦.

ويدعو هذا الإطار التطبيقي الشاعر إلى مزيد من الانفتاح على الاستخدامات اللغوية والأسلوبية، وإلى بيان الأوجه المتعددة في استخدام التناص من خلال تعدد المستويات البنائية في التعبير، والتركيب، والنحو، والصرف، والدلالة، والصوت، والمعجم.. وهو ما يثير في المتلقي درجة عالية من الاهتمام بالتفصيلات، التي تشكّل لدى الناقد شبكة واسعة من العلاقات تمتد لتصبح مركزاً للتحكم في جزئيات النص المقروء والمدروس.

ويمكن التوصل بعد تتبع أثر سيزيف في شعر التفعيلة العربي المعاصر إلى أدونيس واحد من أكثر الشعراء العرب الذين استجلبوا سيزيف رمزاً في نص شعري متكامل التقسيمات، الأمر الذي تتحقق فيه مقولته إن "الشاعر يرصد العالم كله، وينبئ بتحولاته، ويضيء هذه التحولات» (٢٨) فقد أضاء للمتلقي تحولات سيزيف في كل مرة يستدعيه فيها متيحاً عرض النص الكامل إلى صيغة نافذة يتشكل فيها الشعر من خلال معياري الحبك والسبك المتقنين. وعلى صعيد الحبك تساعد فواتح النصوص على استحضار الأسطورة من خلال ذكر لفظ سيزيف نفسه، فهو في قصيدة (تولد عيناه) (٢٩) يبدأ بقوله: "في الصخرة المجنونة الدائرة تبحث عن سيزيف» وكذلك في مقطوعة (الصخرة) (١٠٠٠) يشكّل العنوان علامة لغوية تفتتح خطاً تواصلياً بين المتلقي والأسطورة، ونجد العنوان صريحاً في مقطوعة (إلى سيزيف) (١١٠) التي بدأها بقوله: "أقسمت أن أحمل مع سيزيف صخرته الصماء»، فضلاً عن رغبة أدونيس في تشكيل صورة سيزيف في قصائد قصيرة أشبه بالمقطوعات مما يساعد على تحقيق الاستمرارية الدلالية التي تتجلى في منظومة المفاهيم والعلاقات الرابطة تحقيق الاستمرارية الدلالية التي تتجلى في منظومة المفاهيم والعلاقات الرابطة

٣٨ أدونيس، زمن الشعر، دار العودة، الطبعة الثانية، بيروت، ١٩٧٨، ص ١٧٥.

٣٩ أدونيس، الأعمال الشعرية، أغاني مهيار الدمشقى وقصائد أخرى، مرجع سابق، ص ١٤٨.

٤٠ - أدونيس، الأعمال الشعرية، أغاني مهيار الدمشقي وقصائد أخرى، مرجع سابق، ص ١٨٠.

٤١ - أدونيس، الأعمال الشعرية، أغاني مهيار الدمشقي وقصائد أخرى، مرجع سابق، ص ٢٣٦.

بينها. وأول ما يحقق هذه الاستمرارية الإيقاعات الناجمة من القافية، والتي شكّل فيها لفظ سيزيف حركة الروي في (تولد عيناه) «تبحثُ عن سيزيف.. في سفر يسيل كالنزيف» وكذلك في (إلى سيزيف) «أقسمت أن أحمل مع سيزيف... أقسمت أن أظل مع سيزيف... تكتب للعشب وللخريف» وأخيراً في (الصخرة) «أغنياتي، كلماتي، خطواتي».

وثاني ما يحقق هذه الاستمرارية بيان المشاهد الدرامية الناتجة عن المحور القصصي في القصائد، حيث تتعدد الأصوات في القصائد الثلاث من خلال الحوار الداخلي الذي يظهر فيه أدونيس سيزيفاً جديداً ينطق بلسانه في مقطوعة (الصخرة)، ثم يشاركه المعاناة في (إلى سيزيف)، إلى أن يستقل عنه في (تولد عيناه). تتفاعل حركة الضمائر لتعبّر عن تنوع ملحوظ في توظيف الأسطورة فضلاً عن تنوع مماثل في تشكيل صورة الصخرة في كل قصيدة بما يسهّل على القارئ ربطها بالأسطورة دون عناء، يصفها بالمجنونة في (تولد عيناه)، وبالصماء في (إلى سيزيف)، وبالثقيلة في (الصخرة).

ومن الظواهر اللسانية الحية في ظاهر القصائد الثلاث تكرار لفظ سيزيف أربع مرات، ولفظة الصخرة ثلاث مرات في قصيدة (إلى سيزيف)، بما يدل على تكثيف القيم الإيحائية والدلالية في قصائد تعد قصيرة نسبياً، وقد استدل منذر عياشي على عظيم القيمة الدلالية التي نجنيها من التكرار بقوله: "يستطيع الشاعر بتكرار بعض الكلمات أن يعيد صياغة بعض الصور من جهة، كما يستطيع أن يكثّف الدلالة الإيحائية للنص من جهة أخرى". (٢٤٠) كما يبدو الإلحاح على القسم الظاهر الذي يُستدل عليه بتكرار لفظ "أقسمتُ" أربع مرات مولداً بنية التقابل القائمة على مبدأ التلاؤم بين القسم (أقسمتُ)، وبين جوابه (فكرة الكتابة العدمية التي لن تظهر على الماء مهما اجتهد في تكرارها)، وكأنها معاناة أبدية

٤٢- منذر عياشي، مقالات في الأسلوبية، منشورات اتحاد الكتاب العرب، ١٩٩٠ ص ٨٣.

كتلك التي يعانيها سيزيف، ثم مع تكرار القَسَم (أقسمتُ).

ومشاركة سيزيف حمل صخرته، ثم مع القَسَم مرة ثالثة، والبقاء مع سيزيف يعاني كما يعاني، ليعود في القسم الأخير مؤكداً أنه سيعيش مع سيزيف حتى النهاية. ولا نغفل مجيء التكرار في القسم ليعبّر عن روح التحدي والرغبة في الانطلاق وكسر القيود حتى وإن كان الشاعر بتقبّل عبء التحدي المصاحب لتأنيب الضمير عالي الوتيرة.

أَقسَمْتُ أَن أَكتبَ فوق الماءُ

أُقُسمتُ أن أحمل مع سيزيفْ

صخرته الصماء.

أقسمت أن أظل مع سيزيفْ

أخضع للحمي وللشرار

أبحثُ في المحاجر الضريرة

عن ريشة أخيرة

تُكتب للعشب وللخريفُ

قصيدة الغبار .

أقسمتُ أن أعيش مع سيزيف. (٢٦)

مثل هذه التكرار نجده في نص (تولدُ عيناه) وفيه يستخدم الشاعر كلمات تتكرر في داخلها وحدات صوتية مثل: تكرار عبارة (تولدُ عيناه) أربع مرات،

٤٣- أدونيس، الأعمال الشعرية الكاملة، مرجع سابق، ص ٢٣٦.

ليكون في ذلك نوع من القراءة والتفسير للنص. ويقضي معيار السبك فيها النظر فيما يتعلق بسطح النص الخارجي الداعي إلى مراقبة الانحراف أو الازورار عن النمط العادي في التشبيهات الغامضة، ولعل ذلك يمتد إلى عموم شعره حيث يحاول أدونيس صوغ قصيدة الرمز أحياناً على النمط الفلسفي الغامض القائم على التشبيهات الغريبة، فبعد أن يصف صخرة سيزيف بالمجنونة يذكر أن عيني سيزيف نفسه تولدُ في الأعين المطفأة الحائرة، ليعود بانياً رمزاً جديداً واصفاً عيني أريانْ في سفر يسيل كالنزيف، وهو أمر ملحوظ في معجم أدونيس الشعري لا يتطلب الاستهلاك السريع للصور والمجازات.

في الصخرة المجنونة الدائرة تبحث عن سيزيف، تولد عيناه، تولد عيناه، في الأعين المطفأة الحائرة تسأل عن أريان، تولد عيناه، قي سفر يسيل كالنزيف من جثة المكان، في عالم يلبس وجه الموت لا لغة تعبره لا صوت – تولد عيناه. تولد عيناه.

٤٤- أدونيس، الأعمال الشعرية، أغاني مهيار الدمشقي وقصائد أخرى، مرجع سابق، ص ١٤٨.

تسيطر التشبيهات الغامضة على الفعل التناصي عند أدونيس، إذ فيه قدر ملحوظ من الغموض والغرابة. لكنَّ فيه جدَّة وفرادة تميّز طريقة تعامل أدونيس مع الصور مبتعداً إلى أقصى حد عن الدرجة صفر للكتابة. وليس سيزيف أول الأسطوريين في شعره، فقد اعتمد غير مرة على طائر الفينيق ومهيار الديلمي وأدونيس وأورفيوس وغيرهم في كشف جماليات رمزية غير مطروقة تقف خلف أقنعته يمكن بث الحياة فيها من جديد، ورؤيتها بعين أخرى ضمن إطار شعري ينزاح به عن المعنى الدال المباشر عادة، إلى آخر يتشارك القارئ فيه بالتأمل والتفكير والإضافة وتصوير الحالة النفسية أدق تصوير.

## ٤ - تشكيلات الأسطورة وجماليات الانزياح عن الصورة المركزية.

وهنا يأتي دورُ الشاعر في جعلِ سيزيف رمزاً خاصاً به، ومدى قدرته على توسيع إطار خياله، وإمكاناته في امتصاص القناع الأسطوري الغائب، أو إعادة تشكيله بحيث يبقى النسقُ العام مشاراً إليه، ومنسرباً في بنية النص، ومتلاحماً مع جزئياته، فضلاً عن متابعة توالد الدلالة بما لا ينفّر المتلقي من النص، وذلك من خلال تعدد أنماط الانزياح ومنها:

أ – قلب صورة سيزيف عن متخيلها الحقيقي، في قصائد (في المنفى) للبياتي، و (كلمات سبارتكوس الأخيرة) لأمل دنقل، و (رسالة من مقبرة) لبدر شاكر السياب.

يحقق الانزياحُ على صعيدِ الصورة نوعاً من الدهشة والانقلابِ في صورة سيزيف عند عبد الوهاب البياتي، فصورة سيزيف وهو يُبعث من جديد، وإلصاق صفة النفي عليه، وقلب فكرة التمرد، تدلّ على ما كان يعانيه البياتي من مرارة النفي في ظل أحداث وطنه التي جرت عام ١٩٥٥، وتترك مساحة بين الشاعرِ والأسطورة نرى فيها ذاتَ البياتي ظاهرة، وتمكّنه من مزج الرمز بتجرته

الشخصية دون الحاجة للولوج في سياق الأسطورة، أو الالتزام بتفاصيلها الحرفية، ذلك أن حياة البياتي قد انقسمت في بيئات مختلفة خارج العراق، وقد شكّلت حياة الغربة الملمح الأهم في حضوره الشعري، وهذا ما يفسر أنه من أكثر الشعراء العرب توظيفاً لأسطورة سيزيف حيث تأخذ رمزية سيزيف بعداً سياسياً.

كانت رغبة البياتي في أن يستمدُّ معنى النفي من أسطورة سيزيف دون أن يعتمدَ على أيِّ تفصيلات تضيفها حقيقةُ الأسطورة، هدفه من ذلك أن تأخذً الأسطورةُ خصيصة جديدة حين تلج في سياق شعري، وجمال هذه الخصيصة كامن في قلب صورة سيزيف المألوفة، وجعله منفياً شريداً موازاة بالإنسان المنفى المعاصر، فثمة تداخل بين الماضي الأسطوري والحاضر المنكود، ولعل إشراب الأسطورة روحاً معاصرة يعود إلى أنَّ فكرة المنفى عند البياتي ذات صبغة ايديولوجية سياسية، ولا علاقة لها بفكرة السأم الوجودي، فاستخدام البياتي لرمزية سيزيف تشير إلى حالة الإنسان العربي عامة، وقد رفض غالي شكري إدراج البياتي في قائمة الوجوديين كما رأى إحسان عباس، فالوحش المشار إليه في قصيدة (في المنفى) «ليس هو القدر أو لغز الوجود، وسيزيف ليس هو البشرية الضائعة، إن الشاعر يومئ إلى مأساة وطنه، التي دفعت به إلى النفي والتشريد والموت، بينما الوحش العتيد ما زال يتربع على عرش السلطة في ذلك الزمن المعذَّب »(٥٠)، فضلاً عن أنَّ تعاقب الأفعال من خلال ضمير الجماعة (نحاول، يدحرجها العبيد) يجعل من معاناة الشاعر جزءاً من معاناة الإنسان في كل مكان، هدفه أن تأخذ الأسطورة بعداً جماعياً حين تدرج في سياقها الشعري.

عبثاً نحاول - أيها الموتى - الفرار

٤٥- غالي شكري، انظر: شعرنا الحديث إلى أين؟ دار الشروق، الطبعة الأولى، ١٩٩١، ص ١٥١.

البوم تنعب والدروب الموحشات

على انتظار

نبقى هنا؟ يا للدمار!

البوم تنعب في احتقار

بالأمس كان لنا على القدر انتصار ا

كان انتصارْ

واليوم نخجل أن يرانا الليل في ظل الجدار ،

هذي القفار بلا قرار المسلم

الليل في أودائها الجرداء، يفترش النهارْ

نبقى هنا..؟ يا للدمار!

عبثاً نحاول - أيها الموتى - الفرار

من مخلب الوحش العتيد

من وحشة المنفي البعيد

الصخرة الصماء، للوادي، يدحرجها العبيد

(سيزيف) يُبعثُ من جديد، من جديدٌ

في صورة المنفي الشريد

ماذا ترید؟

«الورد لا ينمو مع الدم والحديد» (٢٤)

٤٦- عبد الوهاب البياتي، الأعمال الشعرية الكاملة، مرجع سابق، ص ١٢٩.

يحاول البياتي الهروب من منفاه وصولاً إلى الحرية المنشودة دفعاً للظلم والجور الذي مارسته الأنظمة الاستبدادية ضد الشعوب فهو يحمل هم الإنسان، يؤكد شعوره تجاه هذا الهم بقوله: "رسمت في قصيدة (في المنفى) صورة الإنسان الذي يناضل كل يوم تحت أشعة الشمس والذي عثل في نضاله أسطورة سيزيف مدحرجاً صخرته التي لن يتحرر منها إلا بالموت، وحيث إن سيزيف هذا يحلم بالماضي ولا يتطلع إلى المستقبل إلا كزمن يعود فيه الماضي الميئوس من عودته "(٧٤).

تتعاضد صورة المنفى المعادل لهم الإنسان في قصيدة البياتي مع صورة الشيطان المتمرد التي رسمها أمل دنقل في قصيدة «كلمات سبارتكوس الأخيرة» وذلك تعبيراً عن إرادة التحرر، نجده يقلب صورة سيزيف المألوفة لتتجاوز النمطية التقليدية إلى فضاء تناصي جديد يكسر فيه.

دنقل حدية الرتابة الوظيفية والمألوفة في استخدام التناص إلى ما يسمى «تناص العكس» فبعد أن قسم القصيدة إلى أمزجة (مزج أول.. ثان..) فارضاً علاقة شبه بين الشيطان وسيزيف اللذين أعلنا التحدي بأسلوب مغاير، نجده يحوّل دور سيزيف الفرد إلى أولئك المقهورين الذين رضوا على أنفسهم الهوان، وقالوا نعم للأنظمة الطاغية، وأنَّ عليهم أن ينعتقوا من ذلِّ العبودية والاستبداد، رافضين الانحناء أمام مصيرهم البائس، ومستلهمين معنى الثورة والكفاح من سبارتكوس (١٩٠٠) في سعيه لتحقيق الحقوق، ويظهر ذلك من خلال انعكاس صورة التمرد الأول للشيطان في ذاكرة الإنسان تلك اللحظة، والتي

٤٧ عبد الوهاب البياتي، ينابيع الشمس، السيرة الشعرية، دار الفرقد، الطبعة الأولى، ١٩٩٩، ص ٩.

<sup>84</sup> قاد سبارتكوس حركة تمرّد واسعة ضد الأسياد الرومان بدأت بسبعين شخصاً، وانتهت بجيش جرّار قوامه سبعون ألفاً من العبيد الذين حطّموا الفيالق الرومانية، وتوغّلوا في إيطاليا. وعد سبارتكوس جيشه بحقوق متكافئة، وانهزَم في مبارزة فردية أمام كراسوس أحد الأسياد الرومان ليثبت الأخير أن لا وجود للتعادل بين العبيد والأسياد في عالم القوة. انظر: ألبير كامو، الإنسانُ المتمرّد، ترجمة نهاد رضا، الطبعة الثالثة، منشورات عويدات، بيروت باريس، ١٩٨٩، ص ١٣٩.

غمنّلت بانتصار القيصر على الحرية (المجد للشيطان) رسمها دنقل باستخدام تقنية المشهد السينمائي والمزج الدرامي التي أقامها بين فريقين اثنين (لا) و(نعم) وذلك من خلال حركية المشاهد وتعاقبها تباعاً في القصيدة، حيث يبسط المشهد الأول المهاد الفكري للموقف قبل أن ينطق الجسد المصلوب في المزج الثاني، وموجهاً حديثه للقيصر في المزج الثالث، ثم مناشداً أخوته من البشر الرقيق في المزج الرابع.

المجد للشيطان. معبود الرياح من قال «لا» في وجه من قالوا «نعم» من علّم الإنسان تمزيق العدم من قال «لا». . فلم يمت ؛

وظل روحاً أبدية الألم. (٥٠)

تتزاوج ثنائية الحرية والعبودية في نص دنقل تجاوباً مع التعبير عن إرادة التحرر من الاستبداد باعتماد خطاب التحدي الذي ورد بأكثر من صورة تدعو إليه (سبارتكوس، الشيطان، سيزيف) فضلاً عن صورة الظالم المستبد التي رمز إليها بقيصر، وكان استخدام أسلوب التحذير جازماً في عدم قبول أشكال الخنوع والإذلال، وتأكد ذلك من خلال تكرار الأوامر (لترفعوا، لا تخجلوا، لا تقطع، لا تحملوا..) كما جاء إشراك المتلقي في غمرة الحال المأساوي، وإقناعه بفداحة الموقف الاستبدادي وظلمه من خلال حقول دالة ذات خصوصية في معجم دنقل تنقل هموم المعاناة والعذاب (العدم، الرقيق، الألم، لا، مشانق القيصر..)، وتمتد صورة الهوان حتى بداية المزج الثالث معلناً قبول ظلم الظالم

٤٩- إنظر: قراءة الصورة وصور القراءة، صلاح فضل، دار الشروق الطبعة الأولى، ١٩٩٧ ص ٣٥-٣٦.

٥٠- أمل دنقل، الأعمال الشعرية الكاملة، مرجع سابق، ص ١١٠.

على مضض، مبشراً في المزج الرابع بنهايةٍ أليمةٍ للإنسانِ المظلوم، وأنَّه بعد كل ظالم سيأتي ظالمٌ جديدٌ بعده.

يا أخوتي الذين يعبرون في الميدان مطرقين

منحدرين في نهاية المساء

في شارع الاسكندر الأكبر:

لا تخجلوا. . ولترفعوا عيونكم إلى

لأنكم معلَّقون جانبي.. على مشانق القيصر

فلترفعوا عيونكم إلي

لربما. . إذا التقت عيونكم بالموت في عينيّ:

يبتسم الفناء داخلي . . لأنكم رفعتم رأسكم . . مرة !

«سيزيف» لم تعد على أكتافه الصخرة

يحملها الذين يولدون في مخادع الرقيق. (٥١)

وتتفوق القصائد التي قلبت دلالة سيزيف المألوفة عنه بأن جَعلته منتصراً في النهاية، ملقياً عن كاهله صخرته الثقيلة، عن غيرها ممن اكتفت بما هو معروف به في أصل الأسطورة، لا سيما إذا لجأ الشاعر إلى أكثر من شخصية في تجربة شعرية واحدة يكون من بينها سيزيف، تسعى كلّها إلى فرض قوتها في النص بحيث يقف القارئ حائراً متردداً في إسناد الضمائر لأصحابها، وقد استخدم بدر شاكر السياب هذه التقنية من (القناع المركّب) في قصيدته «رسالة من مقبرة» ذلك أنّ رمز المقاوم ينازع رمز سيزيف في الظهور لما له من أهمية في تصوير الطريق

٥١ - أمل دنقل، الأعمال الشعرية الكاملة، مرجع سابق، ص ١١٠.

لنيل الانتصار على الفرنسيين، فالقصيدة على لسان أحد الشهداء الجزائريين بعد انتصارهم على الفرنسيين، يرتدي السياب لبوسين (قناع المقاوم، وقناع سيزيف) وينطق بلسانهما معاً، فالشاعر يعبّر عن عدم اكتفاء الشاعر بوجود صوته وصوت سيزيف فقط، بل يقتنع بصوت المقاوم ليصل من خلاله إلى صوت سيزيف، فالطريق لنيل الحرية تماماً كطريق سيزيف في ارتقائه الجلجلة (الجبل) صعوداً هبوطاً، لكن ثمة صراعاً ينشأ عن أولئك المخبرين المثبطين للشهداء والذين يعيشون على موت الآخرين، ويضعّفون إرادة الطالبين بالحرية وبين صورة سيزيف الرامز إلى خطورة الطريق لنيل الكرامة والحرية، ويؤول الانتصار أخيراً إلى سيزيف، فقد انتصرت الثورة "سيزيف ألقى عنه عبء الدهور، واستقبل الشمس على الأطلس) يعبّر السياب حالة الانتصار هذه بقوله:

وعند بابي يصرخ المخبرون وعرَّ هو المرقى إلى الجلجلة وعرُّ هو المرقى إلى الجلجلة والصخر يا سيزيف ما أثقله سيزيف إن الصخرة الآخرون لكن أصواتاً كقرع الطبول تنهل في رمسي من عالم الشمس (٥٢)

٥٢- بدر شاكر السياب، ديوان أنشودة المطر، دار مكتبة الحياة، بيروت، ١٩٦٩، ص ٧١.

- تكاثف الرموز في نص واحد، وذلك في قصيدتي (رسالة إلى سيف بن ذي يزن) لعبد العزيز المقالح، و(مرحى غيلان) لبدر شاكر السياب.

اندفع كثير من الشعراء بحرارة في بداية مرحلة التعبير بالموروث إلى التفاعل مع أكثر من رافد تاريخي في نص شعري واحد من أجل الوصول إلى الامتزاج المنشود لخدمة السياق الشعري، وقد تتآزر هذه الروافد مع بعضها في شكل عضوى متكامل فتنهض بدلالات تعبير جديدة لتقدم للقارئ علاقة تقابلية تمكن من مقابلة الحالة الأسطورية بنظيرتها المعاصرة، وقد يسود جو من الاضطراب والتخبط في بعض هذه المحاولات حتى تغدو هذه الروافد شرائح مقصوصة لم تأخذ فرصتها في التعبير عن رؤية معاصرة، مما يوقع القارئ في حيرة إزاء كل هذه الأساطير، فتظهر أسطورة سيزيف من بينها وكأنها «مقحمة على القصيدة ومفروضة عليها من الخارج، وعاجزة عن أن تأخذ مساراتها الشعورية والنفسية في وجدان المتلقى ووعيه» (٥٣).

ويجيء سيزيف في الرسالة الثانية من ديوان «رسالة إلى سيف بن ذي يزن» لعبد العزيز المقالح وجها آخر لصورة بطل شعبي هو اليمني سيف بن ذي يزن، (٥٤) والذي غدا نفسه رمزاً للتحرر من القيود، ولا تقف أمامه الحدود، وقد ضمَّت القصيدة العديد من الإشارات التاريخية جنباً إلى جنب مع أسطورة سيزيف بدءاً بكسرى ملك الفرس، وقيصر الروم، وأبرهة الحبشى، وطارق بن زياد، وبروموثيوس، وعوليس، والسندباد، وأخيل وغيرهم في التعبير عن القلقِ الوجودي إزاء الحاضر، وذلك ضمن صراع ناشب في دورات القصيدة العشر قائم على مسارين ضديين بين زمنين مغايرين، ماضينا الجميل زمن سيف بن ذي

٥٣- استدعاء الشخصيات التراثية في الشعر العربي المعاصر، مِرجع سابق، ص ٢٨٧. ٥٤- علا شأنُ سيفٍ بن ذِي يزن في المخيلةِ الشعبية، وقد ناضل ضدَّ الأحباش، وأطاح بحكمِهم في اليمن، واعتبر البعضُ سيرتَه أنَّها من الأساطيرَ، وفيها َوصف للرحلات والمغامرات الكثيرة التيَ قام بها، وقد لاقت اهتماماً من قبل المستشرقين والعرب.

يزن، وحاضرنا المؤسف في غيابه.

اتبع المقالح من خلال تقنية (الفلاش باك) عرض هذا الحشد الكبير من النوافذ التاريخية والأدبية دون أن يدفع بها إلى أن تتحول إلى خطرات سريعة لا يربطها خيط ناظم، ساعده في ذلك طول القصيدة الذي أتاح له رحابة في التعبير، وكان قصده أن يطلً على هذه النوافذ سريعاً وفق فكرة الاسترجاع الفني كي لا يتحول النسق الشعري إلى وثائقيات هدفها عرض الأسطورة كما هي، "فالبحث في المرجعية لا يعتمد على الاستشهاد الحرفي؛ لأنه أبسط أشكال الإحالات، بل يعتمد على اقتناص الإشارات الخفية المرجعية عبر الإيحاء والتلميح؛ ليتضح الفعل التواصلي بتعمق القراءة والتأويل" ( $^{(00)}$  ثمَّ إن فكرة اختصار سيرة شعبية طويلة كسيرة سيف بن ذي يزن في نص شعري ليست من شواغل الشاعر في بناء شعري يتطلب اللمحة المركزة والكثافة والإيحاء، إنما الذي يشغله تشابه التوازي سيف بن ذي يزن وباقي الروافد التاريخية ومنها سيزيف وذلك من حيث فكرة الانبعاث المستحيل الذي لن يتحقق، وهو تواز يختزل أشكال التوازن والتناظر والتماثل ليعبّر عن جدَّة مدهشة في التصوير، فتجيء هذه الروافد لتساند سيفًا الذي بدا ضعيفاً في آخر القصيدة إلى أن صارع الموت وحده.

وقد غذّى سيزيف برمزيته شخصية سيف من خلال نقل صورة كفاح سيزيف لأجل حريته مقابل كفاح سيف لأجل وطنه وكرامته، وحين يطالب المقالح سيزيف بإعلان التحدي وحده، فهو يدعو بذلك سيف بن ذي يزن للظهور وحده أيضاً، وإعلان التغيير دون انتظار المساعدة من أحد (إذا سيزيف لم يحفل بصخرته ويقذفها إلى أسفل فمن ذا غيره يفعل) وإذ نجد أن سيفاً يحتفظ بما يتميز به عن

٥٥ وسن عبد الغني، المرجعية التأريخية والأدبية في قصيدة رسالة سيف بن ذي يزن لعبد العزيز المقالح،
 مجلة جامعة تكريت مج ١٨،٤ ٦ ص ٩٤.

سيزيف، ذلك أن التشابه ضمن فكرة التوازي لا يعني التطابق التام، فإن المقالح ينجح في محاكاة سيف بمنطق سيزيف، ولعل في هذا من الجدة غير المتداولة ما تجدر الإشارة إليها.

حزنى عليك،

عاد كل غائب إلى الديار

ألقى الشريد للدجى قيوده

ألقى شجونه وطار

وأنت في منفاك يا «سيزيف»

لا الصيف - كان مشفقاً ولا الخريف

ولا «بروميثيوس» قد ألقى على طريقك الشتوي

ومض نار (۲۵)

وتظلُّ صورةُ التوازي بين سيف وسيزيف حاضرة حتى أول الرسالة الثانية من القصيدة حيثُ يؤكد المقالح هذه الفكرة عبر إشراك بروموثيوس بوصفه رافداً أسطورياً شبيهاً بسيزيف يلجأ إليه للضغط على سيف للظهور، وقد جاء تصويرُ سيزيف منفياً محاكياً لصورة البياتي حين جعل سيزيف منفياً أيضاً.

حالة التوازي بين سيف وسيزيف شبيهة بحالة التوازي بين غيلان وسيزيف، وذلك في قصيدة (مرحى غيلان) لبدر شاكر السياب، وقد شملت تكاثفاً أسطورياً منوعاً هدفه مشاركة السياب فرحته بقدوم مولوده الأول للحياة (غيلان). اختار السياب الرموز الدالة على الخصوبة والولادة والبعث لتناسب موضوع القصيدة التي يعبّر فيها عن فرحته بقدوم مولوده غيلان رمز الخصوبة والتجدد،

وقد تلامس رمزيته هموم الناس والعامة أو إدانة للواقع المأزوم الذي ينتظره، فكانت رموز: بويب، وجيكور، والمسيح، وعشتار، وبعل، جميعها تجدّف حول محور الخصوبة والولادة والانبعاث، وجاء رمز سيزيف ليمثّل تلك الجدلية بين الحياة والموت أو التفاؤل والتشاؤم، وما ينتج عن ذلك من صراع بين سيزيف ومجموع الرموز الأنفة الذكر.

يجيءُ ذكرُ سيزيف في المقطع الثالث؛ أي بعدَ مقطعين يعبّران عن فرحة الشاعر بمولوده غيلان، يبدأ كلُّ مقطع بلازمة متكررة على لسانِ الطفل (بابا بابا) لكن سرعان ما تتحول هذه النغمة المحببة للأب إلى فناء وزوال وانهيار مفاجئ وخوف من المستقبل، إذ ينتظر هذا الطفل حياة عسيرة كحياة سيزيف يُكمل فيها حياة أبيه، ويعاني مشقة الحياة صعوداً ونزولاً وانتهاءً بالحضيض، وكأن السياب هنا يرسم نهاية يتوقعها له.

يا سلم الأنغام أية رغبة هي في قرارك سيزيف يرفعها فتسقط للحضيض مع انهيارك يا سلم الدم والزمان من المياه إلى السماء غيلان يصعد فيه نحوي من تراب أبي وجدي ويداه تلتمسان ثم يدي وتحتضنان خدي فأرى ابتدائي في انتهائي (٧٥).

وكان من مظاهر صراع الرموز نمو ثنائيات متناقضة بين مرتكزين الأول: التفاؤل والفرح بقدوم مولود جديد والذي يمثل الحياة، والثاني: ما ينتظر هذا المولود من معاناة وبؤس، والذي يمثل الموت، وهي ثنائية أنتجت بطبيعة الحال

٥٧- بدر شاكر السياب، ديوان أنشودة المطر، مرجع سابق، ص ١٥.

معجمين لغويين يسيطران على لغة القصيدة الأول: معجم الفرح والحياة الخصوبة من خلال ألفاظ (بابا، السنابل، النور، ورق البراعم..)، والثاني: معجم الخوف والموت والعقم الذي أكّده حضور سيزيف دالاً على معاني (الظلام، الجليد، الظلماء، جماجم الموتى..) ومن نتائج هذه الثنائيات تعدد الأصوات في القصيدة تبعاً لتعدد الضمائر فيها من خلال المراوحة في الحوار بين المتكلم والمخاطب، والتي فعّلها الشاعر داخل نفس قصصي ودرامي وكثافة في التصوير الانزياحي، فروح الشاعر (حبة حنطة في تربة الظلماء)، والشمس (تعول في الدروب بردانة). يفسّر (عبد الرضا علي) طبيعة هذه الثنائيات بقوله: "إنه يستسلم للواقع دون أن يرفضه، لعله كان واقعاً تحت ظروف نفسية قاهرة، جعلته يؤمن بأن التناقضات القائمة في الواقع المعاصر غير قابلة للتغيير». (مه)

### ج- أسلوب المفارقة في قصيدة (التوبة) ليوسف الخال.

إنَّ اكتناز لفظة الصخرة وحدها بما يدلَّ على سيزيف يظل محدوداً إذا لم يشعر القارئ بخيط دلالي رفيع يصله مع الأسطورة ويذكّره بها، غير أنَّ بعض القصائد انتهجت غط (المفارقة) في استشعار هذا الخيط الدلالي، وربط القارئ به، وذلك عن طريق التعبير عن معنى المدلول الأسطوري المعروف عن شخصية سيزيف إلى معنى آخر يناقضه تماماً، وقد سمى بعض نقاد الأسطورة هذا النمط الأسلوبي بالتوظيف العكسي للأسطورة يهدف الشاعر من خلاله إلى توليد نوع من الإحساس العميق بالمفارقة. والمفارقة: شكل من أشكال القول يساق فيها معنى ما، في حين يقصد منه معنى آخر، غالباً ما يكون مخالفاً للمعنى السطحي الظاهر». (٥٠) قصيدة «التوبة» ليوسف الخال مثالً على هذا التوظيف اللغوي

٥٨ - عبد الرضا علي، الأسطورة في شعر السياب، منشورات وزارة الثقافة والفنون، العراق، ١٩٧٨، ص ١٣٢..

٥٩ مصطفى السعدني، البنيات الأسلوبية في لغة الشعر الحديث، منشأة المعارف، الإسكندرية، ص ٢١٣.

المتمثل في اجتلاب صخرة سيزيف على أساس المفارقة، وقد دلَّ عنوانُ القصيدة (التوبة) على ما ينطوي المتن عليه من معاني الانهزام والاستسلام ورجاء الطلب وقبول العذر ومنطق التوبة، وهي دلالات سيميائية معاصرة مناقضة للدلالات الأسطورية الحقيقية في شخصية سيزيف، أدرجها الشاعر على سبيل المفارقة، وقد أكَّدها بكلمات تقلب معنى الأسطورة إلى معنى جديد، وذلك بإدراج سيزيف مع زمرة التائبين المذعنين المستسلمين للتمني مما يشي بمعان جديدة أبعد ما تكون عن سيزيف الذي أعلن التحدي للآلهة.

ولعل الشاعر لا يهتم في هذا النمط بما يمكن أن يكتسبه النص من معنى الأسطورة الحقيقي، فقد يصعب على القارئ ربط المعنى المعاصر والمناقض بحدث الأسطورة دون ذكر اسم سيزيف، بدليل أنَّ إدراج الإحالة الأسطورية بين قوسين في قوله: (ذراعاي مشدودتان إلى صخرة) تحيلُ القارئ إلى علاقة النص الضمنية والمتناظرة مع أسطورة سيزيف، وقد جاء إدراج هذه الإحالة بين قوسين حتى لكأنها لا تبدو جزءاً من النص، أو لا تعبّر عن مواءمة فاعلة بين الرمز والسياق، خاصة أن نمط الإحالة جاء دون ذكر لفظ سيزيف. بل إن إدراج لفظة (صخرة) دون أل التعريف حتى تبدو كأنها أي صخرة ما يؤكد أن هذا المؤشر الإيمائي لم يستغل وسيلة لتوليد معنى جديد يمكن القارئ من ربط الدلالة بحدثها الأسطوري، أو تثير دهشته حين يعاين دلالات الحدث الأسطوري الغائب في الشعر.

على جبل الصمت، في موعدي

مع التائبين، رفعت جبيني

(ذراعاي مشدودتان إلى صخرة):

متى يا أبي ستعبر كأسي متى يا أبي ستهبط دربي الي ستهبط دربي إلى أخوتي: أمد إليهم جفوني وأضحك عبر ظنوني وأبكي وأجلم، أسند رأسي متى يا أبي ستعبر كأسى (٢٠)

وتجدر الإشارة إلى وجوب أن تكتسب المفارقة خصوصية معاصرة ترفد المعنى بشعرية نادرة كي تثير دهشة القارئ حين يعاين دلالات الحدث الأسطوري الغائب في الشعر، فلا تتوقف الصور عند الدلالة المعجمية السطحية دون ذكر اسم الشخصية الأسطورية، أو إحدى متعلقاتها، يتحقق ذلك في نفي الصفة المجانية عن الصخرة لا التسرع في طلبها حتى تبدو وكأنّها أي صخرة.

## د- الأكوان المتقابلة في (موت فلاح) لصلاح عبد الصبور.

ويمكن الكشفُ عن جماليات الانزياح عن صورة سيزيف الأصلية في نصوص عديدة، وقد تظهر في نصوص شعرية قائمة على نظام الأكوان المتقابلة، فحين معاينة نص «موت فلاح» لصلاح عبد الصبور نجد ثنائية تقابلية بين كونين يشتركان معاً في القهر والشقاء، (هو) الفلاح الكادح من خلال الفعل (يصنع)، و(نحن) الغارقين في المدنية المتفلسفة من خلال الفعل (يلغط) وتأتي المفارقة حين يضع الشاعر نفسه مع اولئك محترفي الجدل والكلام من خلال كلمات (مثلنا)

٦٠- يوسف الخال، الأعمال الشعرية الكاملة، مرجع سابق، ص٢٩٦.

(كدأبنا) فهم من يستعجلون الموت، أما الفلاح فمشغول بصناعة الحياة (يصنع) (يلغط).

وهنا تلوحُ صخرة سيزيف من بعيد دون أثر عميق في حياة الفلاح وموته «والصخرة السمراء ظلت بين منكبيه ثابتة»، فلم يربط المشهدُ الوصفي في القصيدة عنصري التفاعل والتداخل القويين بين الفلاح بوصفه أغوذجاً إنسانياً كادحاً، وسيزيف بوصفه متمرداً نال عقابه، مما يجعل النص قوياً بالأسطورة، إلا إذا أُخذ بالاعتبار موازنة مأساة الفلاح، ورحيله المفاجئ من الحياة إلى الموت، عماساة سيزيف في حمل الصخرة صعوداً وهبوطاً، غير أن هذا الاستكشاف لأبعاد المؤشر الأسطوري في القصيدة جاء متخفياً خلف لفظة الصخرة وحدها والتي ظلّت دلالتها بعيدة على القارئ البسيط، وهذا غير كاف لتصوير الرؤية الإنسانية لواقع الفلاح الحتمي، فقد جاءت الإشارة مقتضبة يتطلب إدراكها قارئاً منفتحاً على التجربة الأسطورية السيزيفية من خلال أبنيتها وأنساقها اللغوية والمعرفية. ومع ذلك فقد نجح الشاعرُ في نظم مرثية قائمة على العطف والوصف معاً يظهر فيها نشاط الفلاح اليومي وهو مشغول بصنع الحياة في التراب، وصفاته الجسدية فيها نشاط الفلاح اليومي وهو مشغول بصنع الحياة في التراب، وصفاته الجسدية إلى أن باغته ملك الموت فجأة.

لم يك يوماً مثلنا يستعجل الموتا

لأنه كل صباح كان يصنع الحياة في التراب

ولم يكن كدأبنا يلغط بالفلسفة الميتة

لأنه لم يجد الوقتا

فلم يمل للشمس رأسه الثقيل بالعذاب

والصخرة السمراء ظلت بين منكبيه ثابتة

كانت له عمامة عريضة تعلوه

وقامة مديدة كأنها وثن

ولحية الملح والفلفل لوناها

ووجهه مثل أديم الأرض مجدورُ

لكنه، والموت مقدورُ

قضى ظهيرة النهار، والتراب في يده،

والماء يجري بين أقدامه

وعندما جاء ملاك الموت يدعوه

لوّ ن بالدهشة عينا وفما

واستغفر الله

ثم ارتمي (٦١)

وقد عَمد بعض الشعراء إلى تقديم الأسطورة على أنّها التجربة المثلى، وذلك بزج سيزيف فرداً أو تحويله إلى جماعة دون عرض لمستوى التوازن الكمي والإشاري والتشابه النصي بين التجربتين الأمر الذي دعا إلى استدعاء سيزيف في نمطيات متكررة ومستهلكة لم تقدّم دهشة في تناوله من جديد، حتى إذا ما عثرت على سيزيف في قصيدة ما فكأنما تطالع صورة نمطية له يتناولها أكثر الشعراء.

٦١- صلاح عبد الصبور، الأعمال الشعرية الكاملة، مرجع سابق، ص١١٣.

#### خاتمة

حتى هذا الحد، حاولت الدراسةُ رصد حضور أسطورة سيزيف ومتعلقتها (الصخرة) فيما وقعت عليه من شعر التفعيلة العربي المعاصر، وقد بلغت القصائد المتقنِّعة بأسطورة سيزيف قرابة العشرين قصيدة، حاولت الدراسة من خلالها الوقوف على دور تحولات الضمائر في ربط دلالات (الصخرة) بالأسطورة، وحصر القصائد التي اكتفت بالتوظيف الجزئي لأسطورة سيزيف في ربط غير مباشر مع الواقع المعاصر، ثمَّ معاينة حضور الأسطورة في قصائد كاملة، واستنتجت من كلِّ ذلك دلالات فنية تتعلقُ بآلية تعامل الشعراء المعاصرين مع أسطورة كادوا يستنفذوا أغراضها وأهدافها.

وقد تقصّت الدراسة اختلافات التوظيف الأسلوبي من خلال تنوع مظاهر الانزياح عن صورة سيزيف الأسطورية إلى جديد معاصر، والإشارة إلى تنوعات الطرح اللغوي للأسطورة حسب دوافع الشعراء وغاياتهم، منبّهة إلى جماليات الاستدعاء الأسطوري في هذه النصوص المنتقاة كل حسب رؤيته وبنيته اللاشعورية، فكان من الشعراء المجيد الحاذق، والمقلّد البسيط، وإن كان هذا أو ذاك تظلُّ أسطورة سيزيف محط اهتمام الباحثين لما يمكن أن تقدم للشعراء نظرة مستأنفة للوجود والحاضر والمستقبل.

#### ثبت المصادر

- 1- أدونيس، الأعمال الشعرية، أغاني مهيار الدمشقي وقصائد أخرى، دار المدى للثقافة، سوريا، ١٩٩٦.
- ٢- أمل دنقل، الأعمال الشعرية الكاملة، مكتبة مدبولي، الطبعة الثالثة، القاهرة،
   ١٩٨٧.
- ٣- بدر شاكر السياب، ديوان أنشودة المطر، دار مكتبة الحياة، بيروت، ١٩٦٩.
  - ٤- سميح القاسم، الأعمال الشعرية الكاملة، دار العودة، بيروت، ١٩٨٧.
- ٥- صلاح عبد الصبور، الأعمال الشعرية الكاملة، الطبعة الأولى، دار العودة، بيروت، ١٩٧٢.
- ٦- عبد الوهاب البياتي، الأعمال الشعرية الكاملة، الطبعة الثانية، دار الحرية للطباعة والنشر، بغداد.
  - ٧- عبد العزيز المقالح، الديوان، دار العودة، بيروت، ١٩٨٦.
- ٨- فدوى طوقان، الأعمال الشعرية الكاملة، الطبعة الأولى، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، ١٩٩٣.
  - ٩- قاسم حداد، ديوان البشارة، دار الربيعان، الطبعة الثانية، الكويت.
- ۱۰ يحيى السماوي، مسبحةٌ من خرزِ الكلمات، الطبعة الأولى، التكوين للتأليف والترجمة، دمشق، ۲۰۰۸.
- 11-يوسف الخال، الأعمال الشعرية الكاملة، الطبعة الثانية، دار العودة بيروت، 1979.

#### ثبت المراجع

- ١- إحسان عباس: اتجاهات الشعر العربي المعاصر، سلسلة عالم المعرفة،
   الكويت، فبراير، ١٩٨٩.
- ٢- أحمد كمال زكى: نقد. دراسة وتطبيق، دار الكتاب العربي، القاهرة، ١٩٦٧.
  - ٣- أدونيس: زمن الشعر، دار العودة، الطبعة الثانية، بيروت، ١٩٧٨.
- ٤- أ- ألبير كامو: أسطورة سيزيف، ترجمة أنيس زكي حسن، منشورات دار
   مكتبة الحياة، بيروت، لبنان، ١٩٨٣.
- ب الإنسانُ المتمرّد، ترجمة نهاد رضا، الطبعة الثالثة، منشورات عويدات، بيروت باريس،١٩٨٩.
- ٥- جون ماكوري: الوجودية، ترجمة د.إمام عبد الفتاح إمام، الجزء ٥٨، سلسلة عالم المعرفة، الكويت، أكتوبر، ١٩٨٩.
- ٦- خلدون الشمعة: تقنية القناع: دلالات الحضور والغياب، بحث منشور في مجلة عالم الفكر، المجلد ١٦، العدد ١، صيف ١٩٩٧.
- ٧- صلاح فضل: قراءة الصورة وصور القراءة، دار الشروق الطبعة الأولى،
   ١٩٩٧.
- ٨- عبد الرضا علي: الأسطورة في شعر السياب، منشورات وزارة الثقافة
   والفنون، العراق، ١٩٧٨.
- ٩- عبد المعطي شعراوي: أساطير إغريقية، الجزء الأول، الهيئة المصرية العامة
   للكتاب، ١٩٨٢.

#### سيزيف رمزاً في شعر التفعيلة العربي المعاصر

- •١-عبد الوهاب البياتي: الموقف الشعري إلى أين مجلة الأقلام عدد ١١-١٢. ينابيع الشمس، السيرة الشعرية، دار الفرقد، الطبعة الأولى، ١٩٩٩.
- 11-علي عشري زايد: استدعاء الشخصيات التراثية في الشعر العربي المعاصر، دار الفكر العربي، ١٩٩٧.
- ١٢ غالى شكري: شعرنا الحديث إلى أين؟ دار الشروق، الطبعة الأولى، ١٩٩١.
  - ١٣ فدوى طوقان: رحلة صعبة رحلة جبلية، دار الأسوار، ط ١، عكا، ١٩٨٥.
- 18-مصطفى السعدني: البنيات الأسلوبية في لغة الشعر الحديث، منشأة المعارف، الإسكندرية.
- ١٥-منذر عياشي: مقالات في الأسلوبية، منشورات اتحاد الكتاب العرب، ١٩٩٠.
- 17 وسن عبد الغني: المرجعية التأريخية والأدبية في قصيدة رسالة سيف بن ذي يزن لعبد العزيز المقالح، مجلة جامعة تكريت للعلوم، مج ١٨، ع ٦.
- 17- Sadder Than Water. Selected Poems, by Samih Al-Qasim Translated by Nazeh Qesses, Ibis Edition, Jerusalim, 2006.

#### **Abstract**

#### Sisyphus Symbolism in the Arab Contemporary Free Verse

#### Rami Ali Abu Aysheh

Many contemporary poets rushed toward the myth of Sisyphus, who was punished cycle open torment at infinity, it reported this myth poetic, and contributed to the magnitude of technical terms, and new pictures. All the poems studied by the study are those that reported Sisyphus explicitly or implicitly, and the meaning implied here, those poems that Rock said Sisyphus as a center of power Remember in reference to the myth and events, and exceeded the study about those poems that reported overall insurgency, suffering and absurd, and has committed not to rush in attaching character Sisyphus them, and promise of the myth which is not the case, as it can not be the researcher inventory poems Dar meaning about the idea of human rebellion, and doom absolute, and free humanitarian work, they are much wider meanings of that estimate any critic on the annexation in a research paper.

And contrast the use of the poets of the myth of Sisyphus, some of them committed stipulating direct narrative, and he signed in the surface problem, and infinite significance without that reacts icon in the structure of the text, some of them invented additions to her, and extended his observations expressive, and between these two categories has expanded the study to reveal the extent of the technical Employment Myth of Sisyphus success, or superficiality starting from stand theory on the character Sisyphus, and the divergence of views on the cause of his torment, through those poems that merely mentioning the rock only, and semantics consciences movement where, then poems that pantomime to legend Employment committed, as well as that reported the presence of myth in full poetic texts, then stand on the stylistic aesthetics of the offsets for the central image of Sisyphus, and concluded that all of the implications of stylistic reveal the nature of the employment of poets to the myth of Sisyphus in the poetry of contemporary Arab Trochee.

Keywords: Sisyphus, the legend, the icon, the Rock.



# التّناصّ في شعر المديح النّبويّ كعب بن مالك نموذجا

#### د. سعاد سید محجوب

أستاذ الأدب والنقد المشارك كلية الدراسات الإسلامية والعربية - دبي





#### ملخص البحث

تهدف هذه الدراسة إلى الوقوف على مفهو م التناص، ثم كشف النقاب عن أهم محاور التناص في شعر المديح النبوي (كعب بن مالك غوذجا)، والغوص في دواخله؛ لسبر أغواره وتسعى إلى الوقوف على مدى التفاعل النصوصي بين النصوص، كذلك تهدف إلى معرفة الآليات التي استند إليها هذا المنهج؛ ومن ثم معرفة مدى فاعليته وخصائصه. وتهدف كذلك إلى غرس بعض الفسائل الطيبة في سوح النقد العربي، وتوظيف النظريات النقدية الحديثة؛ حتى تدلي بدلوها لتطوير النقد الأدبي. وستلقي الضوء على التناص في شعر المديح النبوي متخذة من كعب بن مالك غوذجا وسنتناول التناص الديني والتناص الأدبي والتناص مع التاريخ والتراث.

#### المقدمة

في عصر صدر الإسلام، تحول غرض المديح من مديح غايته إرضاء العباد، إلى مديح غايته إرضاء رب العباد، وعلى مر العصور نهل الشعراء الذين شرح الله تعالى صدورهم للإسلام من القرآن الكريم الدرر النفيسة؛ فهو كتابهم المقدس؛ الذي يرد إليه كل صاد فيرتوي من رحيق مفرداته الشريفة، ومعانيه اللطيفة، فضلا عن الأسلوب والصور والتشبيهات التي بلغت الغاية في الدقة والكمال، وكثيرا ما يستدعي الشاعر القصص التي وردت في القرآن، ويستشف منها بلاغة الأسلوب، وجمال العرض وحسن التخلص، وصولا إلى الأهداف السامية منها كالعظة والعبرة، وعندئذ يسمو حس الشاعر الفني، ويرتقي ذوقه الأدبي؛ لأن القرآن عصم لسانه من الخطأ واللحن، فهو يحاول محاكاة أسلوب القرآن، أو

الاقتباس من آياته الكريمة، مراعيا في ذلك ما يناسب الموضوع أو الموقف الذي هو بصدده؛ ليضع ما اقتبسه من القرآن بنصه، أو معناه في القوالب التي تناسبه.

ومن المصطلحات النقدية الحديثة ما عُرف بنظرية التناص، وقد استرعت هذه النظرية اهتمام النقد الأدبي المعاصر، وأصبحت واحدة من مفردات معجمه، وسجلت حضورا متميزا في موضوعات الشعر المختلفة؛ منذ أن وضعت جوليا كريستيفا أطر النظرية في كتابها الموسوم بـ (علم النص)(۱) وهو المصنف في كيفية تفاعل الشاعر مع النصوص السابقة، ومن ثم توظيفها في شعره، وعلى الباحثين تقع مهمة تحليل النص الجديد؛ حتى يتمكنوا من استخلاص الآليات التي تم بها التداخل والتفاعل بين النصين؛ ومن ثم يكتب تاريخ ميلاد لنص جديد.

لقد تباينت تناصات شعراء المديح النبوي بتباين العصور الأدبية، وما طرأ على كل عصر من العصور من مستجدات أثرت فيه إيجابا؛ أو سلبا؛ مما يدل على أن البعد الزماني أو المكاني ترك بصماته واضحة في النصوص؛ فضلا عن تباين الأفكار، مع الثوابت التي لا حياد عنها، فأدب المديح النبوي يستمد شرعيته من طاعة الله تعالى ومحبة الذات الإلهية العليا، وهي تمثل له الثوابت التي ينطلق منها، بل عليها يستند ويتكئ، وتعني هذه الاتكاءة توظيف النص توظيفا فنيا، وبناءً على ذلك يتحول التناص إلى آلية من آليات الإثراء والزيادة المعرفية من ناحية الكيفية؛ لأنه يدفع بالعملية الإبداعية قدما إلى الأمام؛ كذلك فاللاحق لا يستطيع أن يحقق كيانه وذاته، و مصداقيته إلا بإثبات فضل السابق ومدى فاعليته.

ودفعني إعجابي بشعر كعب بن مالك الذي أرخ فيه لمسيرة الدعوة المحمدية، وجهادها ضد الكفار من أجل رفع راية الإسلام إلى دراسة شعره تحت مظلة التناص، من أجل الولوج إلى عالمه الشعري؛ للوقوف على مدى اقتباسه من

۱- رولان بارت: لذة النص، دار الشجرة للنشر والتوزيع باريس، ط٢، ٢٠٠٢م، ص/ ٢٩.

القرآن الكريم، وتناصه مع النصوص الأدبية، والتاريخ والتراث، ومدى فاعلية التناص في شعره، وكيفية استدعائه للنصوص السابقة، ومدى تأثيرها في شعره؛ لكي أقدم رؤية نقدية تنبع من تجربة المديح النبوي في خطاب كعب بن مالك الشعري، للوقوف على التناص بين النصوص، في محاولة جادة لاستجلاء بعض صور التناص وأشكالها المختلفة، مع يقيني التام أن ما سيتم ذكره من تناصات في شعر كعب بن مالك ما هو إلا غيض من فيض؛ لأن التناصات الخفية كثيرة، وبناءً على ذلك تم تقسيم البحث إلى فصلين وخاتمة بعد مقدمة، على النحو الآتي:

المبحث الأول: ناقش مفهو م التناص وآلياته في شعر كعب بن مالك.

وجاء المبحث الثاني: يحمل عنوان ضروب التناص في شعر كعب بن مالك؛ حيث ناقش الاقتباس من القرآن الكريم والسنة النبوية الشريفة، والتناص الأدبي، والتناص مع التاريخ والتراث.

وأشارت الخاتمة إلى أهم النتائج التي توصلت إليها الدراسة.

وفي ثبت المصادر والمراجع تمت الإشارة إلى المصادر والمراجع التي تم الاستعانة بها في الدراسة. وضمت مكتبة البحث العديد من المصادر والمراجع على رأسها القرآن الكريم وبعض كتب الحديث النبوي الشريف، وديوان الشاعر موضع الدراسة، فضلا عن العديد من الكتب التراثية؛ فعلى سبيل التمثيل لا الحصر: كتاب الصناعتين لأبي هلال العسكري، كتاب مشكلة السرقات الأدبية في النقد العربي لمصطفى هدارة، وغيرها من المراجع القديمة والحديثة، وقد ضم فهرست المصادر والمراجع قائمة بعناوين الكتب التي اعتمدت عليها الدراسة.

وقد اعتمدت هذه الدراسة المنهج الوصفي في معالجة النصوص وتأويلها، مع مراعاة عدم لي عنق النص، أو تحميله مالا يحتمل. واعتمدت أيضا المنهج

التاريخي في تتبع النصوص التي تأثر بها الشاعر ورصدها في مظانها المختلفة.

وكان ديوان الشاعر كعب بن مالك حقلَ البحث والتنقيب لتحديد ظاهرة التناص، ثم تحليل النصوص لمعرفة الأثر الذي تركه هذه الظاهرة في خطاب مالك الشعري.

أما الدراسات السابقة التي استفدت منها فهي على سبيل التمثيل لا الحصر: كتاب تحليل الخطاب الشعري (استراتيجية التناص) محمد مفتاح، كتاب الأسلوبية وتحليل الخطاب لنور الدين السد، ومن الكتب المترجمة كتاب علم التناص (جوليا كريستيفا) و(مارك انجينيو): كتاب أصول الخطاب النقدي: ترجمة أحمد المديني.

لم أقف على دراسات مستقلة تناولت الموضوع الذي طرحه هذا البحث؛ أي نظرية التناص في شعر المديح النبوي (كعب بن مالك نموذجا) مع ثراء شعره بالآليات التي تتيح تطبيق هذه النظرية تطبيقا واسعا في شعر المديح النبوي؛ فالنصوص التي جادت بها قريحة الشاعر تستحق الوقو ف عندها والتأمل فيها؛ لمعرفة مدى وعي الشعراء الذين جندوا أنفسهم لمدح الرسول صلى الله عليه وسلم.

## المبحث الأول: مفهوم التّناصّ وآلياته في شعر كعب بن مالك(٢)

#### أ- المفهوم

عرفت معاجم اللغة كلمة النص، وعلى الرغم من تعدد التعريفات؛ لكنها تتشابه إلى حد كبير، ومن هذه التعريفات ما أشار إليه صاحب اللسان: «النصّ لغة: رفعك الشيء، ونصّ الحديث نصّا: رفعه. وكل ما أظهر فقد نص. وقال عمرو بن دينار: ما رأيت رجلا أنصّ للحديث من الزهري، أي أرفع له وأسند. يقال: نص الحديث إلى فلان: أي رفعه، كذلك نصصته إليه ونصّت الظبية جيدها: رفعته»(٣).

أما المعجم الوسيط فقد ذكر لمادة نصص معاني عدة: «منها: نص على الشيء أي: عينه وحدده، ونص الحديث أي: رفعه وأسنده للمحدث، ونص المتاع إذ جعل بعضه فوق بعض... وتناص القوم بمعنى ازدحموا»(٤).

وهكذا يبدو أن المعاجم العربية كادت تتفق حول مفهوم مادة نص في اللغة، أما المعنى الاصطلاحي فهو: "صيغة الكلام الأصلية التي وردت من المؤلّف" (٥٠).

٣- هو كعب بن مالك بن أبي بن كعب، يماني الأصل، خزرجي النسب، عدناني النشأة، شاعر مخضرم، نشأ وترعرع في أحضان القوافي، تضاربت الروايات في تاريخ ولادته وتاريخ وفاته، أرخ له الواقدي أنه مات سنة خمسين (شذر الذهب في أخبار من ذهب: أبو الفلاح عبد الحي بن العماد مصر ١٣٥٠هـ، ج١/ ٥٦. بينما سجل البغدادي قائلاً: "توفى كعب بن مالك في مدة خلافة معاوية سنة خمسين، وقيل: سنة ثلاث وخمسين (البغدادي، عبد القادر بن عمر: خزانة الأدب القاهرة د.ت، ج١/ ٢٧٦)، وكانت قبيلته الخزرج قد هاجرت إلى أرض الحجاز بعد سيل العرم، ونزلوا بيثرب، وزاده الله تعالى شرفا بعد الإسلام؛ إذ كان من زمرة الأنصار الذين نصروا الرسول صلى الله عليه وسلم وآووه ووقروه (ابن سعد، محمد بن منيع الزهري: الطبقات الكبرى، ليدن ١٣٠٢هـ. ٥/ ٢٠١، وسيرة ابن هشام ٢/ ٤٣٩.
 ٣- ابن منظور، أبو الفضل جمال الدين محمد بن مكرم: لسان العرب، دار صارد بيروت، ط٢، ١٣٠٠هـ.

عدد عبيس. ٤- إبراهيم أنيس وآخرون: المعجم الوسيط، دار الفكر بيروت، د.ت، مادة نص، ص/ ٩٢٦.

<sup>·-</sup> المصدر السابق: ص/ ٩٢٦.

التناص يعني أن يستدعي النص الحاضر النص الغائب؛ في أي صورة من الصور، أو بأي شكل من الأشكال، والغرض من هذا الاستدعاء أن يحقق عددا من الوظائف المعنوية، والفنية، ومنها ما يتعلق بالأسلوب. كل تلك الفنون تولد من خلال التداخل والتركيب والترابط، ولذلك يقول عبد القاهر الجرجاني (٤٧١هـ): «وأعلم أن مثل واضع الكلام مثل من يأخذ من الذهب أو الفضة؛ فيذيب بعضها في بعض، حتى تصير قطعة واحدة...، فكما لا تكون الفضة،أو الذهب خاتما أو سوارا أو غيرها من أصناف الحلي بأنفسهما؛ ولكن بما يحدث فيهما من الصورة، كذلك لا تكون الكلم المفردة التي هي أسماء وأفعال وحروف شعرا من غير أن يحدث فيها النظم» ...كما أن محالا إذا أنت أردت النظر في صوغ الخاتم، وفي بعدث فيها النظم ورداءته، أن تنظر إلى الفضة الحاملة لتلك الصورة، كما الذهب الذي وقع فيه العمل وتلك الصنعة، كذلك محال إذا أردت أن تعرف مكان الفضل والمزية في الكلام، أن تنظر في مجرد معناه ...»(1)

وعرفت (جوليا كرستيفيا) التناص بقولها: «ذلك التداخل النصي الذي ينتج داخل النص الواحد بالنسبة للذات العارفة، فالتناص هو المفهوم الوحيد الذي سيكون المؤشر على الطريقة التي يقرأ بها النص التاريخ ويتداخل معه» (١٠) بينما عرفه محمد مفتاح بقوله: «هو تعالق نصوص مع نص حدث بكيفيات مختلفة» (٥٠) وقوله: تعالق أي الدخول في علاقة. وقوله كذلك أ: «فسيفساء من نصوص أخرى أدمجت فيه بتقنيات مختلفة» (٩٠) أما عبد الملك مرتاض فقد عرف التناص بقوله:

٦- الجرجاني، عبد القاهر، دلائل الإعجاز: تعليق السيد محمد رشيد رضا دار المعرفة بيروت، ١٩٨٢م،
 ص / ٣١٢.

٧- في عام ١٩٦٦ ١٩٦٧م وضعت الكاتبة البلغارية (جوليا كرستيفيا) اللبنات الأولى لنظرية التناص في دراسة تم نشرها في مجلتي تيل كيل وكيتك) في فرنسا، ينظر كتاب أصول الخطاب النقدي: مارك انجينيو، ترجمة أحمد المديني، دار الشؤون الثقافية، بغداد ١٩٨٧م.

مفتاح، محمد: تحليل الخطّاب الشعري (استراتيجية التناص)، المركز الثقافي، الدار البيضاء المغرب،
 ط٣، ١٩٩٢م، ص / ١٢١.

٩- المرجع السابق: ص/ ١٢١.

"حدوث علاقة تفاعلية بين نص سابق ونص حاضر؛ لإنتاج نص لاحق" "" بينما عرفه الناقد الفرنسي (جيرار جنيت) بقوله: "علاقة حضور متزامن بين نصين أو أكثر أو هو الحضور الفعلي لنص داخل نص آخر" "" وذهب محمد مفتاح إلى أن التناص: "من الظواهر اللغوية المعقدة التي تستعصي على الضبط والتقنين، ويعتمد في تمييزها على ثقافة المتلقي، وسعة معرفته، وقدرته على الترجيح. على أنّ هناك مؤشرات تجعل التناص يكشف عن نفسه ويوجه القارئ للإمساك به، ومنها: التلاعب بأصوات الكلم والتصريح بالمعارضة، واستعمال لغة وسط معين، والإحالة على جنس خطابي برمته». (١١)

ويشير الغذامي إلى العلاقة التي تربط بين النصوص، و شبهها بالعلاقة الأبوية التي تربط بين الوالد والولد: "إن العمل الأدبي يدخل في شجرة نسب عريقة، وممتدة كالكائن البشري؛ فهو لا يأتي من فراغ كما أنه لا يفضي إلى فراغ، إنه نتاج أدبي لغوي لكل ما سبقه من موروث أدبي وهو بذرة خصبة تؤول إلى نصوص تنتج عنه»(١٣)

ومن معاني التناص تداخل النصوص، ومن هذا المنطلق نجد أن النقائض من صميم مصطلح التناص، إذ تعتمد فلسفة النقائض على أن ينقض الشاعر معاني القصيدة الأخرى؛ ثم يأتي بما يتفوّق به عليه، فضلا عن أن النقائض تكون بين شاعرين أو أكثر أي: نص سابق وآخر لاحق، فاللاحق يأخذ من السابق بعض المعاني والأفكار، ويوظفها في نصه؛ لذا يمكن القول إن مرجعية النص نصوص سابقة له، وهذا ما أكده بارت رولان في كتابه التحليل النصى: «النصوص اللاحقة

١٠ مرتاض، عبد الملك: فكرة السرقات الأدبية ونظرية التناص، مجلة علامات، في النقد الأدبي، النادي الأدبي الثقافي جدة ١٩٩١م، ج١/ ٧٥.

١١- بنيس، محمد: الشعر العربي آلحديث بنياته وابدالاته، دار توبقال المغرب، ط١، ١٩٩٠م، ص / ١٨٦.

١٢ - محمد مفتاح: استراتيجية التّناص، ص / ١٣١.

١٣ - الغذامي، عبد الله: ثقافة الأسئلة، النادي الأدبي الثقافي، جدة ط٢، ١٩٩٢م، ص / ١١١ ١١١.

للنص تعد من مصادره». (۱٤)

يقوم مفهوم التناص على محاولة دراسة النص الأدبي في ضوء علاقته بنصوص سابقة، و بعبارة أخرى تحويل عدة نصوص يقوم بها نص مركزي يحتفظ بزيادة المعنى (مرجعيات)؛ وهكذا أصبح للتناص حضور «متميز» في مجال الدراسات الأدبية في العصر الحديث، وتوجد بعض الضبابية تحوم حول مفهوم التناص والاقتباس والتضمين، فهنالك من يخلط بين المفاهيم الثلاثة مثل أحمد الزعبي في مصنفه التناص نظريا وتطبيقيا: «التناص أن يتضمن نص أدبي ما نصوصا أو أفكارا أخرى سابقة عليه عن طريق الاقتباس أو التضمين أو الإشارة أو ما شابه ذلك من المقروء الثقافي لدى الأديب بحيث تندمج هذه النصوص أو الأفكار مع النص الأصلي وتندغم فيه؛ ليتشكل نص جديد واحد متكامل» وهنالك من يفرق بينها مثل إبراهيم خليل إذ يقول: «قد تتعدد أشكال التناص وهنالك من يفرق بينها مثل إبراهيم خليل إذ يقول: «قد تتعدد أشكال التناص السابق والزج به في النص اللاحق دون أن يتفاعل مع جزيئياته، أو يتحد معها؛ فإن التناص يسعى لإنشاء علاقة ما بين النصين فريدة وحميمة، قد تبدأ بالإشارة العابرة اللاواعية، وتنتهي عند إحاطة القارئ بمناخ دلالي يدفع نحو قراءة تأويلية تقوم على التفكيك وإعادة البناء». (١٥)

كذلك لابد من الإشارة إلى الفرق بين مفهو م مصطلح السرقات الأدبية (١٧٠)، الذي حاز اهتمام المدارس النقدية القديمة، وبين مصطلح التناص بوصفه نظرية

١٤- بارت رولان: التحليل النصى، ص/ ٣٥.

١٥- الزعبي، أحمد: التناص نظريا وتطبيقيا، مؤسسة عمون للنشر والتوزيع عمان ط٢، ٢٠٠٠م، ص / ١١.

١٦- خليل، إبراهيم: من معالم الشعر الحديث في الأردن وفلسطين، دار مجدلاوي عمان ط٢٠٠٦،١م، ص/ ٩٤.

والسرقة في اللغة اسم من سرق، وسرق ماله أي: أخذه خفية (القاموس المحيط الفيروز آبادي، مؤسسة الرسالة بيروت ط٥، ١٤١٦هـ، ج١ / ١٥٣). وفي الاصطلاح تعني: «الأخذ من كلام الغير وهو أخذ بعض المعنى أو بعض اللفظ سواء أكان أخذ اللفظ بأسره أم المعنى بأسره».

نقدية حديثة حازت اهتمام المدارس النقدية الحديثة. لقد أرّقت السرقات الأدبية العديد من المدارس النقدية المختلفة، وقد تحاشى ابن قتيبة (٢٧٦هـ) إطلاق لفظ السرقة، واستعاض عنها بالأخذ والسلخ والاتباع (١١) أما ابن سلام الجمحي (٢٣٦هـ) فسماها بالاجتلاب والإغارة (١٩١)، بينما زاوج الجاحظ (٢٥٥هـ) بين السرقة والأخذ (٢٠١ وفي أسرار البلاغة ذكر الجرجاني (٢٧١هـ): "إن الحكم على الشاعر بأنه أخذ من غيره وسَرَق، واقتدى بمن تقدَّم وسبق، لا يخلو من أن يكون في المعنى صريحا، أو في صيغة تتعلق بالعبارة (٢١١)

وبناء على ما قد سبق، نستنتج أن أفضل أنواع التناص «ما أحدث ضربا من التماهي بين النصين؛ حتى ليتشرب النص المضيف جزئيات النص الضيف ويهضمه في داخله حتى يذوب فيه، أما إذا ظل النص الطارئ طافيا على مياه النص، منعزلا عن بنيته فإنه يمسي ضربا من العبء الزائد على النص أو اللغة الفائضة التى يمكن شطبها، أو عزلها عن سياقها البنائي». (٢٢)

ومما سبق نخلص إلى أن الآراء تباينت، حول مفهوم التناص، فالمفهوم ما زال يتعثر أو يعاني من بعض الاضطراب أو حالة من حالات عدم الاستقرار؛ لأنه ما زال في حالة شد وجذب بين النظريات النقدية الحديثة؛ فضلا عن المفاهيم النقدية التراثية، وعلى الرغم من ذلك فالنظرية متداولة تحت عدد من المصطلحات منها: التناص، والتناصية، و النصوصية، و تداخل النصوص و مصطلح التعالق

۱۸- ابن قتيبة، عبد الله بن مسلم (۲۷٦هـ): الشعر والشعراء، تحقيق: أحمد شاكر، دار الحديث القاهرة ط٢، ١٤٢٣هـ: ج١/ ١٢٩.

<sup>-19</sup> ابن سلام: محمد، طبقات فحول الشعراء، تحقيق: محمود شاكر مطبعة المدني جدة د. ط د. -19 ت: -7 / -7 / -7 / -7 .

۲۰ الجاحظ، عمرو بن بحر: كتاب الحيوان، تحقيق وشرح: عبد السلام محمد هارون، دار الجيل بيروت
 ۱۳۲ – ۱۳۱ / ۱۳۱ – ۱۳۲ .

٢١ - الجرجاني، عبد القاهر: أسرار البلاغة، مطبعة وزارة المعارف استانبول، د.ت ص / ٢٤١.

٢٢ شبانه، ناصر جابر: التناص القرآني في الشعر العماني الحديث، مجلة جامعة النجاح للأبحاث، عمان،
 العدد الرابع ٢٠٠٤م ج ٢١ / ٢٠٨٠.

النصي؛ وعلى الرغم من كثرة الأسماء، ظل مصطلح التناص أكثر شيوعا وصيتا في ميادين الدرس النقدي الحديث.

ومما لا شك فيه أن النصوص تتوالد، فكل نص يشكل فسيلة لنص جديد، والتجديد لا يعني أن يتنصل النص الجديد من الموروث الثقافي والأدبي والفكري؛ فضلا عن العقيدة لأنها محور الارتكاز، وأيضا البيئة التي نشأ فيها النص وترعرع، فكل هذه المحاور من الأهمية بمكان؛ لأنها تشكل رأس الرمح بالنسبة إلى التناص، ويرى الزعبي أن دائرة مصادر التناص تتسع: "لتشمل كل ما تقع عليه عين المبدع أو الشّاعر أو تصل إليه مشاهدته وتجاربه، منذ نعومة أظفاره...، بل إنّ حدود دائرته لا تتجمد عند ثقافة واحدة، فقد تصل إلى ثقافات متعدّدة "(٢٢٠) كذلك لابد من الاهتمام بكيفية إعادة صياغة النص؛ حتى يخرج من مربع الاجترار والتكرار إلى مربع الإبداع لا الاتباع.

ولعله من نافلة القول أن أشير إلى أن الشاعر كعب بن مالك من الشعراء المخضرمين، فقد كان من الشعراء المعدودين قبل إسلامه، على الرغم من عدم وجود شعر له يدل بوضوح على نتاجه الشعري قبل إسلامه، لكن قصة وفوده على الرسول صلى الله عليه وسلم قبل إسلامه مع ابن معرور توضح أنه كان من الشعراء الفحول في فترة الجاهلية، (ئ۲) وعندما منّ الله تعالى عليه بنعمة الإسلام، كان القرآن الكريم مصدر إلهامه وإبداعه؛ إذ أضفى على لغته العذوبة، وعلى معانيه السهولة والرقة؛ فضلا عن أسلوبه في طرح القضايا ومعالجتها بلغة القوافي؛ لأن: «التراث الديني في كل العصور ولدى كل الأم مصدر سخي من مصادر الإلهام الشعري؛ حيث يستمد منه الشعراء نماذج وموضوعات وصورا أدبية. والأدب

٢٣ - الزعبي، أحمد: التّناص نظريّا وتطبيقيّا، ص / ٩.

٢٤- العكبري، أبو البقاء عبد الله بن الحسين (٦١٦هـ): إعراب الحديث النبوي الشريف، تحقيق عبد الإله نبهان، مطبوعات مجمع اللغة العربية دمشق ط٢، ١٩٨٦م، ص / ٢٠٠٤.

العالمي حافل بالكثير من الأعمال الأدبية العظيمة التي محورها شخصية دينية أو موضوع ديني». (٢٥)

كذلك وظف كعب كل إرثه الثقافي والفكري وموهبته وقدراته الفنية في شعره الإسلامي؛ إذ يعج إرث كعب بن مالك الأدبي، ومخزونه الثقافي بعدد من المصطلحات والمفاهيم، تطل برأسها بين ثنايا النصوص، وهذا أمر يدل على أن هذا التأثير كان تلقائيا، أو جاء عفو الخاطر، وهذا ما أكده تودوروف بقوله: «ثمّة عناصر غائبة من النصّ، وهي على قدر كبير من الحضور في الذاكرة». (٢٦)

وهكذا نستنتج أن أهم مصدر للنص هو النصوص؛ أي أن النص يضع بذرة لنصوص أخرى، أو يتداخل، أو ينبثق، أو يتعالق مع نصوص أخرى، وبذا يكون مصدرا لعدد من النصوص، وخلاصة لعدد من الأفكار والثقافات، والأحداث التاريخية، فلا حدود ولا فواصل ولا حواجز بين النصوص، ولا يغيب عن البال أن للبيئة حضورا متميزا في رفد النص؛ إذ تشكل بأبعادها المختلفة والمتباينة مصدرا من مصادره.

#### ب - آليات التناص في شعر كعب بن مالك

لقد هيأ الله تعالى لكعب بن مالك آليات الجهاد التي تعينه على القتال؛ فاتخذ من شعره سلاحا معنويا يحارب به كفار قريش؛ لأنهم لجأوا إلى الشعر؛ فكان كعب من أولئك الثلة التي نصرت الإسلام بلسانها، وذبت عن محارم الله تعالى وحياض الإسلام، أما المشاركة المادية الفعلية فأرخ لها بقوله: «لم أتخلف عن

٢٥− زايد، على عشري: استدعاء الشخصيات التراثية في الشعر العربي المعاصر، دار الفكر العربي القاهرة ١٩٩٧ م. ص / ٧٥.

٢٦ تودوروف تزفيتان الشعرية: ترجمة شكري المبخوت، ورجاء بن سلامة، دار توبقال للنشر الدار البيضاء
 ط١، ١٩٨٧ م، ص / ٣٠.

رسول الله في غزوة إلا غزوة تبوك، غير أني كنت تخلفت في غزوة بدر» (۲۷) وحسبه من الفخر أن المصطفى صلى الله عليه وسلم نعته بقوله: «أنت تحسن صنعة الحرب». (۲۸)

وتتولى آليات التناص مهمة شرح الكيفية التي تناصت بها هذه النصوص، وهذه الآليات هي السهل الممتنع، وتحديدها محاولة صعبة وشاقة؛ والعلة تكمن في الخصوصية التي يتمتع بها كل نص من النصوص؛ إذ لكل نص آلياته الخاصة به، وقد أشار محمد مفتاح إلى هذه الصعوبة: "إنه من الصعب على باحث واحد أن ينجز تشخيصا كافيا لتلك الآليات» (٢٩) لكن تمكن بعض النقاد من حصر بعض هذه الآليات منهم على سبيل المثال رجاء عيد الذي لخصها في قوله: "توثيق دلالة، أو تأكيد موقف، أو ترسيخ معنى، أو مؤازرة النص، إما بتضمين صريح، وإما بتلميح وتلويح أو يكون من وجه آخر رفضا لمقولة أو نفيا لمعتقد» (٢٠)

## المبحث الثاني: ضروب التناص في شعر كعب بن مالك

اتفقت مدارس النقد الحديث في تصنيف التناص إلى نوعين؛ ولكنها الختلفت في تسميته واعتمدت الدراسة في هذا المحور على ما ذهب إليه محمد مفتاح، وعزة شبل وأحمد فراج؛ فقد اتفقوا من حيث المضمون واختلفوا من حيث التصنيف.

النوع الأول: أطلق عليه محمد مفتاح اسم التناص الخارجي خريطة الثقافة

۲۷ البخاري، أبو عبد الله بن إسماعيل: صحيح البخاري، دار ابن كثير، دمشق بيروت ط١، ٢٠٠٢م.
 ٢ / ٤.

٢٨ الحصري القيرواني، أبو اسحاق إبراهيم بن علي: زهر الآداب وثمرة الألباب، شرح زكي مبارك دار
 الجيل بيروت لبنان ط٤، د. ت، ص / ٥١.

٢٩ مفتاح، محمد: دينامية النص، مركز الثقافي العربي الدار البيضاء ط١، ١٩٨٧م، ص / ٩٤.

٣- عيد، رجاء: التراث النقدي (نصوص ودراسة) منشأة المعارف بالإسكندرية ١٩٨٣م، ص / ٢٣٢.

التي ينتمي إليها، وزمانيا في حيز تاريخي معين (٢٦)، بينما سمته عزة شبل بالتناص المباشر (٢٢)، وخالفهم أحمد فراج وسماه التناص الشكلي (٢٣) فقد اتفقوا أو كادوا أن يتفقوا من حيث المعنى؛ أي أن النص اللاحق قد احتضن جزءا من النص السابق في تناغم وانسجام.

ومما سبق، نستخلص أن هذا النوع من التناص يهتم بالمظهر الخارجي، فربما يكون اسم تناص المظهر ألصق وأليق به.

النوع الثاني: صنفه محمد مفتاح تحت عنوان التناص الداخلي، ويقصد به «الصلات التي تربطها نصوص الأديب يفسر بعضها بعضا، وتضمن الانسجام فيما بينها، أو تعكس تناقضا لديه إذا ما غير رأيه» (٣٤) بينما تناولته عزة شبل تحت اسم التناص غير المباشر، أما أحمد فراج فسماه بالتناص المضموني، مع ملاحظة التضاد بين التسميات، ومن أهم آلياته الاستنباط، فضلا عن التناص الفكري والثقافي. والاستنباط يعمل في الأعماق الداخلية؛ إذا هذا النوع من التناص مجال اختصاصه جوهر النص.

هنالك ثلاثة أنماط من التناص عند كرستيفا الأول: النفي الكلي: وفيه يكون المقطع الدخيل منفيا كلية، الثاني النفي المتوازي: حيث يظل المعنى المنطقي للمقطعين هو نفسه إلا أن هذا لا يمنع من أن يمنح الاقتباس للنص المرجعي معنى جديدا، الثالث النفى الجزئى: حيث يكون جزء واحد من النص منفيا»(٥٠٠).

٣١- مفتاح، محمد: تحليل الخطاب الروائي (استراتيجية التناص)، المركز الثقافي العربي،ط١،١٩٩٧م ص/ ١٢٥.

٣٢ - شبل، عزة محمد: علم لغة النص النظرية والتطبيق، مكتبة الآداب القاهرة ٢٠٠٩م، ص/ ٧٩.

٣٣- فراج، أحمد: نظرية علم النص ورؤية منهجية في بناء النص النثري، مكتبة الآداب القاهرة، ٢٠٠٣م، ص / ٧٩.

٣٤ مفتّاح، محمد: تحليل الخطاب الروائي، ص/ ١٢٥.

٣٥- كرستيفا: علم النص، ص/ ٧٩

ومن جهة أخرى أشار مفيد نجم في مقاله الموسوم ب «التناص بين الاقتباس والتضمين والوعي واللاشعور إلى تقسيم آخر بناء على الدور الذي يقوم به في النص؛ أي وظيفته:

الأول: التناص الظاهري (الواعي أو الشعوري) ويضم الاقتباس والتضمين.

الثاني: التناص الخفي: (اللاشعوري) ويكون فيه المؤلف غير واع بحضور نص في النص الذي يكتبه، (٢٦) ويقوم هذا التناص في استراتيجيته على الامتصاص والتذويب والتحويل والتفاعل النصي»، (٧٦) وهنالك ما يسمى بالتناص المتنوع الخارجي وهو حوار بين نص ونصوص أخرى متعددة المصادر والوظائف والمستويات بحيث يبدو النص حوارا بين النص وكاتبه وما يحمله الكاتب من خبرات سابقة، وبين النص ومتلقيه وما يملكه المتلقي من ثقافات سابقة؛ بينما أضاف جيرار جينيت أصنافا للتناص وهي:

- ١- الاستشهاد وهو الشكل الصريح للتناص.
  - ٢- السرقة وهو أقل صراحة.
- ٣- النص الموازي: علاقة النص بالعنوان والمقدمة والتقديم والتمهيد.
- ٤- الوصف النصي: العلاقة التي تربط بين النص والنص الذي يتحدث عنه.
- ٥- النصية الواسعة: علاقة الاشتقاق بين النص (الأصلي / القديم) والنص السابق عليه (الواسع / الجديد).
- ٦- النصية الجامعة: العلاقة البكماء بالأجناس النصية التي يفصح عنها التنصيص

٣٦- المغيض، تركي، التناص في نماذج من الشعر المغربي المعاصر مجلة أبحاث اليرموك، سلسلة الآداب واللغويات، العدد الأول ٢٠٠٢م، ج ٢٠ / ٩٤.

خم، مفید: التناص بین الاقتباس والتضمین والوعی واللاشعور، جریدة الخلیج، ملحق بیان الثقافة،
 ۲۷- نجم، مفید: التناص بین الاقتباس والتضمین والوعی واللاشعور، جریدة الخلیج، ملحق بیان الثقافة،

الموازي. (۲۸)

بناء على ما سبق نستطيع أن نقسم التناص إلى قسمين رئيسين:

أ- التناص المظهري، وسماه مصطفى السعدني: «السطحي» (٢٩)

ب - التناص الجوهري.

ولابد من ملاحظة أن إقحام المتناصات في النص أو كثرتها، أو عدم انسجامها، أو تفاعلها بطريقة غير إيجابية مع النص، كل هذه المحاور تقلل من شأن التناص، بل تهبط بمستواه الفني، فكلما ابتعد التناص عن التكلف أو الصنعة وجد القبول وحظي بالرضى من قبل المتلقي أو القارئ. ويسعى المحور التالي إلى رصد محاولات الاقتباس من القرآن الكريم في شعر المديح النبوي عند كعب بن مالك.

## ١ - الاقتباس من القرآن الكريم

النص القرآني يرفد النصوص الشعرية ويمدها بالآليات التي تمكنها من إظهار جمال الخطاب الشعري وقوته، بل يوثق له من خلال الألفاظ القرآنية التي يحملها النص في دواخله، والاقتباس من القرآن الكريم؛ والاقتباس لغة عرفه ابن فارس بقوله: «قبس: القاف والباء والسين أصلُّ صحيحٌ يدلُّ على صفة من صفات النار، ثمّ يستعار. من ذلك القبس: شُعْلَةُ النار... ويقولون: أَقْبَسْتُ الرِّجُلَ عِلمًا، وقَبَسْتُه نارًا» (١٠٠٠).

وعرفه الفكيكي في الاصطلاح بقوله: «تضمين الشعر أو النثر شيئا من القرآن

٣٨- بنيس، محمد الشعر الحديث، ص/ ١٨٦. (جيرار جينيت فرنسي الجنسية)

٣٩ - السعدني: مصطفى: قراءة أخرى لقضية السرقات، منشأة المعارف الإسكندرية ١٩٩١م، ص/ ٩١.

٤٠ ابن فارس، أحمد زكريا:: أحمد بن فارس بن زكريا القزويني (٣٩٥هـ) معجم مقاييس اللغة، تحقيق عبد السلام هارون، دار الجيل بيروت، ط١، ١٩٩١م، مادة ق، ب، س.

الكريم، أو الحديث النبوي الشريف، من غير دلالة على أنه منهما، مع جواز بعض التغيير (غير المخل) في الأثر المقتبس»(١٤).

الاقتباس -إذًا- لا يخرج عن محيط التناص بصورة أو أخرى؛ بل يدور في فلكه. والاقتباس من القرآن الكريم يسمو بلغة النص الأدبي؛ ويرفد الشاعر بمحاور معرفية متباينة؛ تشكل أطره الثقافية؛ التي تضم بين جنباتها حزمة من العلوم والمعارف؛ منها العلوم الدينية والدنيوية، وغيرها من المهارات والخبرات، فتتعاضد كل هذه المحاور؛ لترفد الشاعر بلوحات فنية تترجم قدرات الشاعر الأدبية وملكاته الفنية، فضلا عن الانسجام تحت مظلة التباين والاختلاف؛ ومن أدبيات الاقتباس أن يأتي عفو الخاطر أو يكون مجرد لمحة فنية لها مفعول السحر في نفس المتلقي، وتولد في دواخله العديد من الأحاسيس الكامنة؛ فتتداعى له الأحداث ويستطيع أن يدرك ما وراء هذا الاقتباس من معان ودلالات.

لقد كان فضاء الاقتباس من القرآن الكريم في خطاب كعب بن مالك الشعري فضاء واسعا؛ لما يمثله القرآن الكريم من ركيزة أساسية شكلت كل محاور حياته، فضلا عن السمو بذوقه الفني وحسه الأدبي، كذلك غت علومه ومعارفه، وتطورت بفضل القرآن الكريم، ولا ينبغي تجاهل المخزون الثقافي والمعرفي الذي كان يتمتع به كعب بن مالك، كما أمدته الذاكرة الحافظة بعدد من محاور التراث الأدبي، فالموروث الثقافي رفد خطابه الشعري بمحاور متعددة، بينما سما الإسلام بوجدانه، وروحه، وفكره، وثقافته.

وذهب أحمد يوسف إلى أن: «الباقلاني (ت٤٠٣هـ) أدرك وعيا تناصيا من خلال كتابه إعجاز القرآن وإن لم يشر إليه بين النص القرآني والنص الشعري، جعله يقف على ما صار إليه النص القرآني، نصاً مسيطرا أو نصا حالا في مقابل

<sup>21-</sup> الفكيكي، عبد الهادي: الاقتباس من القرآن الكريم في الشعر العربي، النمير للنشر والتوزيع، دمشق ط٢١٩ ١٨ م، ص/١٦

النص الشعري الذي آل إلى كونه نصا مُزاحا، وأن فاعلية كل منهما لم تنعدم؛ بل أدت إلى ترك بصمة النص الحال على قضايا النص المزاح نشأة وطبيعة...، ثم يضيف قائلا: ويبدو لنا دائمًا أنّه صاغ قضايا النّص الشعري من خلال علاقة «التّناص» الحادثة بين النّص القرآني والنّص الشعري؛ الأول بصفته نصّا «حالا» والثّاني بصفته نصّا «مزاحا»، وقد أنتجت هذه العلاقة ثمارها خلال البحث في قضية إعجاز النّص القرآني «الحال»، وظل النّص الشعري نصّا فعّالا في توجيه قضايا الأسلوب، والصّياغة والدّلالة في النّص القرآني، الّذي ظلّ بدوره مؤثراً وفعّالاً في صياغة قضايا النّص الشّعريّ على النّحو الّذي تمّ على يديه» (٢٠٠٠).

لقد سجل الاقتباس من القرآن الكريم حضورا متميزا في شعر كعب بن مالك، واعتمد عليه خطابه الشعري، مما ميز تجربته الشعرية الجديدة بعد إسلامه، وجعلها متفردة ومتميزة في كيفية الطرح وآلية الخطاب، وقد يكون الاقتباس من المفردات الشريفة، أو من معنى من المعاني السامية، أو من بعض العبارات، لقد وظف كعب بن مالك كل هذه الآليات واستثمرها في خطابه الشعري، وأصبحت مصدر إلهامه، وكان هدفه ومراده أن يترجم بصدق وشفافية طاعته لله تعالى، وحبه للرسول صلى الله عليه وسلم، وهكذا تهيأت له الأسباب لإحداث صيغ جديدة بكيفيات مختلفة، ومفردات جديدة غير مستهلكة؛ وبالتالي صب سوط عذاب على أعداء الإسلام، وكان شعره عليهم كوقع النبل.

في الاقتباس الديني يُضمن الشاعر نصه نصوصا من الكتب السماوية المقدسة أو أقوال الأنبياء، أما الاقتباس من القرآن الكريم فيعني أن يستدعي الشاعر نصوصا من القرآن الكريم؛ في شكل مفردات، أو معان، أو أسلوب، أو قصص، وإلى جانب الاقتباس من القرآن الكريم، يقتبس من السنة النبوية الشريفة؛ لأنها

<sup>27-</sup> علي: أحمد يوسف: قراءة النّص، دراسة في الموروث النقدي، مكتبة الأنجلو المصريّة القاهرة ١٩٨٨م، ص/ ٢١٥- ٢٢٢.

المصدر الثاني للتشريع الإسلامي، وهي كذلك المصدر الثاني للغة العربية، وقد يتسع مفهوم الاقتباس الديني ليشمل: «الأدعية والشعارات الدينية». (٤٣)

والقرآن الكريم قمة الفصاحة بل منتهاها؛ لذا الاقتباس منه يسمو بلغة الخطاب الشعري؛ بما يحمله من مفردات شريفة، وهذا ما يكتسب النص الفصاحة والحلاوة والطلاوة؛ فيحظى بالقبول، فضلا عن ذلك يستمد النص الشعري من القرآن الكريم القيم السامية؛ مما يجعل رسالة الخطاب الشعري قوية وفعالة ومؤثرة؛ لأنه يرتقى بروح الخطاب الشعري، ويمنحه سمة التصديق.

لقد تصدى كفار قريش للدين الجديد وحاربوه بكل ما أوتوا من قوة، وجندوا لهذه الحرب كل سلاح مادي يمتلكونه، وكل سلاح معنوي يعرفونه، ويتلخص سلاحهم المعنوي في الشعر، والشعر ديوانهُم، وهم أهل الفصاحة والبلاغة؛ لذا لجأوا إلى الحرب اللسانية وسخروا كل أعوانهم من ملة الكفر واللات والعزى لمحاربة المسلمين، وكان النبي صلى الله عليه وسلم يشجع الشعراء ويحثهم، بل يحفزهم؛ ليردوا على كفار قريش، وكان هذا التشجيع والحث خطابا صريحا موجها لكل شاعر من الله تعالى عليه بنعمة الإسلام، وعندئذ تبارى الشعراء الذين شرح الله تعالى صدورهم للإسلام للذود عن حياض الإسلام، والذب عن محارم الله تعالى والدفاع عن النبي الكريم، وهكذا أصبح للسلاح المعنوي قوة فعالة لا يستهان بها؛ لأن جرح اللسان دائما أنكى من جرح السنان.

لقد كان مشهودا لكعب بن مالك قبل إسلامه بالعلم والفصاحة، وبعدما نهل من معين القرآن ووقف على المفردة الشريفة، والمعاني اللطيفة، والصور البلاغية والأسلوب المعجز، فازدادت فصاحته وبلاغته، ولا غرو في ذلك؛ فقد سلبت فصاحة القرآن لب كفار قريش، وسحرت قلوبهم على الرغم من عداوتهم

<sup>28-</sup> ذو القدر، فاطمة: التناص الديني في أدب المرأة الكويتية شعر سعاد الصباح نموذجاً، مجلة الجمعية العلمية الايرانية للغة العربية وآدابها العدد السادس عشر ٢٠١٠م، ص / ٢٠.

الشديدة للقرآن الكريم والفضل ما شهد به الأعداء، ومن هؤلاء الأعداء الوليد بن المغيرة الذي وصف القرآن بعبارات موجزة: «والله لقد سمعت من محمد آنفا كلاما ما هو من كلام الإنس ولا من كلام الجن؛ إن له لحلاوة، وإن عليه لطلاوة، وإن أعلاه لمثمر وإن أسفله لمغدق، وإنه يعلو وما يعلى عليه» (١٤) فعلى الرغم من عداوته الشديدة للإسلام أنطقه الله بالحق، لقد تحدى الله تعالى كفار قريش وأهل الفصاحة والبلاغة: ﴿ وَإِن كُنتُمْ فِي رَبِّ مِمّا نَزَّلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأْتُوا بِسُورَةٍ مِن مِتْلِهِ، وَادْعُوا شَه بَالله وما يعلى عليه عليه وصدقت به جوارحه ونطق به لسانه وكان التناص مع لفظ الشهادتين في قوله:

وَمَنَحَ النص القرآني الشعر بُعدا جديدا؛ إذ وضح معالم العقيدة التي تتلخص في الوحدانية، والإقرار بالعبودية، فقوله: «ليس له شريك» تناص مع قوله تعالى: ﴿ لا شَرِيكَ لَهُ وَ بِذَلكَ أُمرْتُ وَأَنَا أُوّلُ الْمُسْلِمِينَ ﴾ (٧٠) وقوله تعالى: ﴿ إِكَ أَوْلُ النَّاسِ بِإِبْرَهِيمَ لَلَّذِينَ اتَّبَعُوهُ وَهَلَا النِّي وَالَّذِينَ ءَامَنُوا وَاللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلَا اللّهُ وَ اللّهُ وَ اللّهُ وَ اللّهُ وَ اللّهُ وَ اللّهُ وَلِي اللّهُ اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

<sup>34-</sup> النيسابوري، أبو الحسن أحمد بن محمد: أساب النزول، شرح وتحقيق رضوان جامع رضوان، مكتبة الإيمان المنصورة الأزهر مصر، ١٩٩٦م، صر/ ٢٨٠.

٤٥ سورة البقرة آية / ٢٣.

۶۶- مراد، مجيد: ديوان كعب بن مالك الأنصاري، دار صادر للطباعة والنشر بيروت لبنان ط١، ١٩٩٧م، ص / ٤٧.

٧٤- الآيات التي تتحدث عن الشرك تزيد عن مئة وسبع وستين آية (المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم).

٤٨- سورة آل عمران آية / ٦٨.

<sup>89-</sup> جيدة، عبد المجيد: الاتجاهات الجديدة في الشعر العربي المعاصر، مؤسسة نوفل بيروت ط١، ١٩٨٠م، ص/ ٦٦.

ومعان، ودلالات بحسب رؤيته الخاصة، ومن اقتباسه من مفردات القرآن الكريم فائيته التي يقول فيها:

لقد تعددت المفردات القرآنية وأتت متناصة مع قوله تعالى: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَشْرِى نَفْسَهُ ٱبْتِغَاءَ مَهْ صَالِ اللّهِ وَاللّهُ رَءُوفَ اللّهِ بِالْفِبَادِ ﴾ ((٥) لقد أعجم القرآن الكريم لسان كعب بن مالك، فسخر كل ملكاته في مدح المصطفى صلى الله عليه وسلم، كذلك وظف النصوص القرآنية في هذا المضمار، ويصور في رائيته أذى كفار قريش للرسول صلى الله عليه وسلم، وقد أخبر الله تعالى عنهم ﴿ وَعِبُواً أَن جَآءَهُم مُنذِرُ وَجاء الاقتباس من الآية الشريفة في قوله:

ونلاحظ أن الشاعر لم يقحم هذه التراكيب في النص دون مبرر، بل ارتبطت به ارتباطاً عضويا وأصبحت جزءا منه لا يتجزأ.

لقد أصَّل الاقتباس الديني لقضية مهمة؛ وهي نفي الشبهات عن الرسول صلى الله عليه وسلم، مما يؤكد أن العملية تجاوزت حد الاقتباس إلى بيان صدق العقيدة. ومدح الرسول صلى الله عليه وسلم، وفاخر بشمائله ووصفه بالنور:

۵۰ دیوان کعب: ص / ۸۸.

٥١- سورة البقرة آية / ٢٠٧.

٥٢ - سورة ص آية / ٤.

۵۳- ديوان کعب: ص / ٤.

فِينَا الرسُولُ شِهابٌ ثم يَتْبِعُهُ نُورٌ مُضِيءٌ لَهُ فَضْلٌ على الشُّهُب (١٥٠)

والاقتباس من قوله تعالى: ﴿ يَكَأَهُلَ ٱلْكِتَٰبِ قَدْ جَآءَكُمْ رَسُولُنَا يُبَيِّثُ لَكُمْ كَثِيرًا مِّمَّا كُنتُمْ تُخُفُونَ مِنَ ٱلْكِتَٰبِ وَيَعْفُواْ عَن كَثِيرً قَدْ جَآءَكُم مِنَ ٱلْكِتَٰبِ وَيَعْفُواْ عَن كَثِيرً قَدْ جَآءَكُم مِن ٱللّهِ نُورٌ وَكِتَابٌ ثُمِيبُ ﴾ (٥٥)

وقوله:

ومَواعِظٍ مِنْ رَبِّنا نُهدِي بِها بِلِسانِ أَزهرَ طيّبِ الأَثوابِ (٢٥)

وسيطرت الروح الإسلامية على شعر كعب، وارتوت ألفاظه من معين المفردات الشريفة، فعذبت معانيه، وحلت القيم السامية محل العادات القبيحة؛ ومن هذه القيم كان الجهاد، والحث عليه، ولم يكن عرب الجاهلية على علم ودراية بالجهاد وفضله؛ فالمجتمع القبلي كان يومئذ يقوم على مبدأ العصبية، وكان القتل من شريعتهم، وكانوا بين قاتل أو مقتول، وجاء الاقتباس في شعر كعب بن مالك مع الآيات التي أشار ت إلى مشروعية الجهاد، وحكمه، وفضله وأهميته، ودوره في تثبيت دعائم الإسلام لقد تأمل كعب قول الحق عز وجل: ﴿إِنَّ اللهَ الشَّرَىٰ مِنَ المُونِينِينَ انفُسَهُمْ وَأَمْوَهُمْ بِأَنِي لَهُمُ الْجَنَّةُ يُقَائِلُونِ فِي سَبِيلِ اللهِ فَيَقَ نُلُونَ وَيُقَ نَلُونَ وَمُقَ اللهُ فَيَقَ نُلُونَ وَيُقَ نَلُونَ وَمُنَ أَوْقَ بِعَهْدِهِ مِن اللَّهِ فَالسَّتَبْرُوا اللَّهِ بَيْعَكُمُ اللَّذِي بَايَعَتُمْ بِهِ وَذَالِكَ هُو الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴾ (٢٥) فكان الاقتباس من هذا الآية الكرية في فائيته:

نُجَالِدُ مابَقينَا أو تُنِيبُوا إلى الإسْلام إذْعَانا مُضيفًا

٥٤ - المصدر السابق: ص / ٢٥.

٥٥- سورة المائدة آية / ١٥.

٥٦ - ديوان كعب: ص / ٢٨.

٥٧- سورة التوبة آية / ١١١.

# نُجَاهِدُ لا نُبَالِي مَنْ لَقِينا أَأَهْلَكْنَا التَّلادَ أم الطَّريفَا (٥٠)

ويفخر كعب في همزيته بيوم بدر، وجاء فخره بصيغة الجمع؛ حيث تتجلى فيه روح الإسلام الذي حول المجتمع من الفخر بالفرد والقبيلة إلى الفخر بلسان حال جميع المسلمين، كما يوضح الكيفية التي خرجوا بها للقتال وهي هداية الله تعالى لهم، ونوره الذي قذفه في قلوبهم، وهذا ما يظهر من خلال الاقتباس من سورة النور التي ذكر فيها الحق عز وجل كلمة (نور) خمس مرات ﴿ اللّهُ نُورُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ مَثَلُ نُورِهِ كَيْشَكُوْقِ فِيهَا مِصْبَاحٌ أَلْمِصْبَاحُ فِي نُجَاجَةٍ الزُّجَاجَةُ كَأَمّا كُوكَبُ دُرِّيُ السَّمَوَتِ وَاللّهُ لِنُورِهِ مَن يَشَاهُ وَيَضَرِبُ اللّهُ الْأَمْثَلُ لِلنّاسِ وَاللّهُ بِكُلّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ ويقر من يَشَاةً ويَضَرِبُ اللّهُ الأَمْثَلُ لِلنّاسِ وَاللّهُ بِكُلّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ (١٩٥)

وهذا التصوير الفني البديع الذي ورد في الآية الشريفة وصفه سيد قطب بقوله: "إن التصوير الفني هو الأداة المفضلة في أسلوب القرآن الكريم، فهو يعبر بالصورة المتخيلة عن المعنى الذهني والحالة النفسية، وعن الحادث المحسوس والمشهد المتطور، وعن النموذج الإنساني، والطبيعة البشرية، ثم يرتقي بالصورة فيمنحها الحياة الشاخصة، أو الحركة المتجددة» (١٦) وفي مضمار الإشارة إلى عون الله تعالى ونصره يقول كعب:

إِذَا غَايَظُونَا فِي مُقَامٍ أَعَانَنَا على غَيْظِهِمْ نَصْرٌ مِن اللهِ أُوسِعُ (١٢)

۸۵- دیوان کعب: ص / ۲۸.

٥٩- سوّرة النوْر آية / ٣٥. شرح الآية: (اللهُ نُورُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ): أي منورهما بالشمس والقمر (مَثلُ نُورِهِ) أي صفته في قلب المؤمن «تفسير الجلالين».

٦٠- ديوَانَ كعب: ص ﴿ ١٦٩.

٦١- قطب، سيد: التصوير الفني في القرآن الكريم، دار الشروق القاهرة ط ١٠، ١٩٨٢م، ص / ٣٦.

٦٣ - ديوان کعب: ص / ٦٣.

وكان الاقتباس من الآية الكريمة من سورة محمد ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواۤ إِن نَنصُرُواْ ٱللَّهَ يَنصُرُكُم وَيُثَيِّتُ ٱقَدَامَكُم ﴾ (١٣)

وسيلة لتأكيد حقيقة الجنة وما فيها من نعيم أعده الله تعالى للشهداء كما يظهر من قوله (قتلاهم) أي الشهداء من المسلمين الذين باعوا أنفسهم رخيصة في سبيل الله:

وقَـتْلاهُـمُ في جِنـانِ النَّعيمِ كِـرامُ المداخـلِ والمُـخْـرَجِ (١٤) وبالتالي يؤول حال من قتله المسلمون من الكفار إلى جهنم.

و الاقتباس من القرآن يستنهض الفكر ويشحذ هممه، لما يترتب على ذلك من أثر عميق في النفس البشرية؛ لذا أشار إلى النار وما فيها من عذاب كما ورد في قوله تعالى: ﴿ وَمَنْ أَظُلَمُ مِمَّنِ ٱفْتَرَىٰ عَلَى ٱللّهِ كَذِبًا أَوْ كَذَّبَ بِٱلْحَقِّ لَمَّا جَآءَهُۥ أَلَيْسَ في جَهَنَّمَ مَثْوَى لِلْكَافِينَ ﴾ (١٥٥)

شَتَّانَ مَنْ هُو في جَهَنَّم ثَاويا أَبدا ومَنْ هُو في الجِنَانِ مخلَّدُ (٢٦) لقد ربط الشاعر بين الكفر وجهنم:

فَأَمْسَوا وَقُود النَّارِ في مُستَقَرَّهَا وكل كَفُورٍ في جَهنَّم صَائرُ تَلظَّى عَليهمْ وهْيَ قَدْ شُبَّ حَمْيُها بِزُبْرِ الْحَدِيدِ والْحِجَارِةِ سَاجرُ (١٧٠)

ففي هذه الأبيات وردت مجموعة من المفردات القرآنية تؤكد حقيقة النار؟

٦٣ - سورة محمد آية / ٧.

٦٤ - ديوان کعب: ص / ٣٢.

٦٥- سورة العنكبوت آية / ٦٨.

٦٦- المصدر نفسه: ص/ ٣٨.

٦٧- المصدر نفسه: ص/ ٤٦ ٤٧.

وما فيها من عذاب، واقتبس الشاعر من القرآن ﴿ كَلَّ أَيْنَا لَظَىٰ ﴾ (١٨) ويظهر الاقتباس من قوله تعالى: ﴿ اَتُونِ زُبَرَ ٱلْحَدِيدِ ﴾ (١٩) وفي محور النار يشير إلى أن الكفار في الدرك الأسفل منها، تناصا مع الآية الكريمة: ﴿ إِنَّ ٱلْمُنْفِقِينَ فِي ٱلدَّرِكِ ٱلْأَسْفَلِ مِنَ ٱلنَّادِ وَلَن تَجِدَ لَهُمُ نَصِيرًا ﴾ (٧٠) بقوله:

وأحياناً يضيف الاقتباس من النصوص القرآنية، بعدا إلى الخطاب الشعري لأن: «للكتابة القرآنية خصائص لم تعرف قبل نزول القرآن، و أنها لا تكمن في الكلمات المفردة - في جمال حروفها وأصواتها وأصدائها ولا في معاني الكلمات المفردة، التي هي لها بوضع اللغة، ولا في تركيب الحركات والسكنات، ولا في المقاطع والفواصل، وإنما تكمن هذه الخصائص في النظم والتأليف؛ اللذين يقتضيان الاستعارة والكناية والتمثيل وسائر ضروب المجاز؛ فمن هذه يحدث النظم والتأليف، وبها يكونان» (٢٧) ومن ذلك ما ورد في مرثيته للرسول صلى الله عليه وسلم:

ويكشف هذا الخطاب الشعري أن التناصّ مع قوله تعالى: ﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَكَ بِٱلْحَقِ بَشِيرًا وَنَذِيرًا ۚ ﴾ (١٤)، وكذلك مع قوله تعالى: ﴿ وَمَاۤ أَرْسَلْنَكَ إِلَّا مُبَشِّرًا وَنَذِيرًا ﴾ (٥٠) فقد وظف كعب هذه المفردات وجعلها جزءا لا يتجزأ من شعره، وفي مقام التهديد

٦٨- سورة المعارج آية / ١٥.

٦٩ - سورة الكهف آية / ٩٦.

٧٠- سورة النساء آية / ١٤٥.

۷۱ - ديوان کعب: ص / ٣٤.

٧٢- الجرجاني، دلائل الإعجاز، ص/ ٣٠٠.

۷۳- دیوان کعب: ص/۱۱۱.

٧٤- سورة فاطر آية / ٢٤.

٧٥- سورة الفرقان آية ٥٦.

والوعيد نسمعه يردد:

لأمْرِ اللهِ والإسْلَامِ حتَّى يَقُومَ الدّينُ مُعْتدلا حَنيِفَا (٢٧١

وقوله: الدين حنيفا تناص مع الآية الكريمة ﴿ فَأَقِمْ وَجْهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفَا ۚ فِطْرَتَ اللَّهِ الَّذِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا ۚ لَا بَنْدِيلَ لِخَلْقِ اللَّهِ أَنْلِكَ اللِّينُ الْقَيِّمُ وَلَكِكِنَ أَكْتُ النَّاسِ لَكَ يَعْلَمُونَ ﴾ (٧٧)

ويتجلى الاقتباس من الآيات القرآنية في مضمار الرثاء أو البكاء على شهداء المسلمين، الذين ماتوا في سبيل الله، وأيضا الفخر بالبطولات التي حققها المسلمون في ساحة الحرب، والحديث عن النعيم الدائم الذي وعدهم الله تعالى به، وكان هذا النوع من الشعر؛ أي شعر الحماسة من أهم العوامل التي استنهضت همم المجاهدين، وحفزتهم للثبات في ساحة الحرب، وعدم الفرار من مواجهة الكفار؛ بل يتخذون من سياسة الكر والفر آلية لهزيمة الكفار، ومن ذلك قول كعب في رائيته:

والرثاء عند كعب بن مالك يختلف عما كان عليه الرثاء في الجاهلية؛ إذ كان يشير إلى مناقب المرثي وما يتمتع به من فضائل ومكارم بحسب أعرافهم وعاداتهم وتقاليدهم، و بروح المسلم المؤمن بقضاء الله وقدره، عدد كعب مناقب الشهداء وفضائلهم الدينية مع إيمانه التام بأهمية الجهاد في حياة المسلم، والغاية التي يجاهد من أجلها، وقيمة الشهادة، وما أعده الله تعالى للشهداء و امتاح كعب بن مالك مفرداته من القرآن الكريم في رثائه لشهداء المسلمين؛ مما أضفى على النص هالة من القدسية، سلبت القلوب وسحرت العقول، وهكذا تفجرت المشاعر وفاضت،

٧٦ ديوان کعب: ص / ٦٩.

٧٧- سورة الروم آية ٣٠.

۷۸- دیوان کعب: ص / ٤٧.

وتهيأت لإدراك حقيقة تشير إلى جمال التناص الذي يأتي عفو الخاطر، ودوره في غرس بعض الفسائل الجديدة والجميلة في فضاء النص؛ قد يؤهله لصياغة بعض محاور الإبداع؛ مما يؤدي إلى النهوض بتجربة الشاعر الشعرية.

ومن الفضائل التي أشار إليها كعب صبر المسلم في حالة وقوع المصيبة، كما ورد في نونيته التي بكي فيها الرسول صلى الله عليه وسلم:

أَلا أَنْعِي النَّبِيَّ إلى مَنْ هَدَى مِنْ الجِن لَيْلةَ إِذْ تَسْمَعُونا (٧٩)

اقتباس من الآية الكريمة من سورة الجن ﴿ قُلْ أُوحِىَ إِلَىٰٓ أَنَّهُ ٱسْتَمَعَ نَفَرُ مِنَ ٱلِجِنِّ فَقَالُوٓاً إِنَّا سَمِعْنَا قُرْءَانًا عَجَبًا ﴾ (٨٠).

وفخر كعب بن مالك يصب في بحر من المكارم والفضائل، فعصبية القبيلة زالت بزوال الكفر والشرك من نفوس الشعراء الذين آمنوا برسالة المصطفى صلى الله عليه وسلم، وحلت الأمة محل القبيلة، وأصبح فخرهم بالقيم الإسلامية، لقد وظف كعب الاقتباس توظيفا جميلا، واستثمر طاقاته الفنية، ففتح له آفاق التفكير والتأمل في أسماء الله الحسني ومن صور الاقتباس من أسماء الله الحسني قوله:

ومن محاور الاقتباس الديني في شعر كعب بن مالك، الاقتباس من قصص الأنبياء والمرسلين؛ واستدعاء قصص الأنبياء والمرسلين في خطابه الشعري يرتبط ارتباطا وثيقا بصدق إيمانه، فالتصديق بالأنبياء والمرسلين من حقيقة الإيمان، وبالتالي شكلت هذه الشخصيات نقطة ارتكاز مهمة؛ لأنها تحمل العديد من الدلالات الايجابية في تاريخ البشرية، فضلاً عن ذلك استدعاء الأنبياء والرسل

٧٩ ديوان کعب: ص / ٦٤.

٨٠- سورة الجن آية / ١.

۸۱- دیوان کعب: ص/۲٦.

وقد يتطلب وجود شخصيات أخرى مع أهمية الترابط بين الشخصيتين؛ أي الرئيسية التي تشكل قطب الرحى، والشخصيات المساعدة، ويحاول أن يعبر عنها بلغة القوافي، لقد وظف كعب بن مالك آلية استدعاء بعض شخصيات القرآن من أنبياء ومرسلين، وعلى سبيل المثال استدعى شخصية النبي موسى والنبي سليمان عليهما السلام من خلال المعجزات الإلهية التي خصهما الله تعالى بها، وجاء الاقتباس مندمجا في البنية التركيبية للنص؛ مما أكسبه إيحاءات جديدة، وإضافات لطيفة، فالاقتباس يحمل القارئ إلى أجواء تلك القصص؛ لأن قصص الأنبياء والمرسلين لا يراد بها مجرد السرد التاريخي؛ لكن الغاية منها العظة والعبرة، ومن ذلك قوله:

فإنْ يَكُ مُوسَى كَلَّم الله جَهْرَةً عَلَى جَبَلِ الطُّورِ المُنيفِ المُعَظَّمِ وَإِنْ يَكُ مُوسَى كَلَّم الله جَهْرَةً شَلْمانَ ذَا المُلكِ الذي لَيس بالعَمي (٨١) وإنْ تَكُ نَمْلُ البَرِّ بالوَهْمِ كَلَّمتْ

وجاء الاقتباس من الآية الكريمة ﴿ وَرُسُلًا قَدْ قَصَصْنَهُمْ عَلَيْكَ مِن قَبَلُ وَرُسُلًا قَدْ قَصَصْنَهُمْ عَلَيْكَ مِن قَبْلُ وَرُسُلًا قَدْ مَصَصْنَهُمْ عَلَيْكَ وَكُلَّمَ اللّهُ مُوسَىٰ تَكْلِيمًا ﴾ (١٣) وعجز البيت اقتباس من قوله تعالى في سورة طه ﴿ إِنِّى أَنَا رَبُّكَ فَاخْلَعْ نَعْلَيْكَ ۖ إِنَّكَ بِالْوَادِ الْمُقَدِّسِ طُوى ﴾ (١٨) وفي البيت الثاني اقتباس من قصة سليمان عليه السلام التي وردت في سورة النمل: ﴿ وَحُشِرَ لِسُلَيْمَنَ جُنُودُهُ, مِنَ الْجِنِ وَالْإِنِسِ وَالطَّيْرِ فَهُمْ يُوزَعُونَ ﴿ عَنَى إِذَا أَتَوَا عَلَى وَادِ النَّمْلِ قَالَتْ نَمَلَةٌ يَتَأَيُّهَا النَّمْلُ ادْخُلُواْ مَسْكِنَكُمُ مِنَ الْجِنِ وَالْطَيْرِ فَهُمْ شُوزَعُونَ ﴿ عَمْدَلُ وَجُنُودُهُ, وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ ﴿ فَا اللّهُ عَلَى مَا لَكُمْ اللّهُ عَلَى وَلِدَى وَأَنْ أَعْمَلُ صَلِحًا ضَاحِكًا مِن قَوْلِهَا وَقَالَ رَبِّ أَوْزِعْنَ أَنْ أَشْكُر نِعْمَتَكَ النِّيَ أَنْعَمْتَ عَلَى وَلِدَى وَلِدَى وَأَنْ أَعْمَلُ صَلِحًا مَن وَوْلِهَا وَقَالَ رَبِ أَوْزِعْنَ أَنْ أَشْكُر نِعْمَتَكَ الَّتِي أَنْعَمْتَ عَلَى وَلِدَى وَلِدَى وَأَنْ أَعْمَلُ صَلِحًا مَن وَوْلِهَا وَقَالَ رَبِ أَوْزِعْنَ أَنْ أَشْكُر نِعْمَتَكَ النَّيْمَ أَنْ عَلَى وَلِدَى وَلَى وَلِدَى وَأَنْ أَعْمَلُ صَلِحًا مَن وَوْلِهَا وَقَالَ رَبِ أَوْزِعْنَ أَنْ أَشْكُر نِعْمَتَكَ الْقِيَ أَنْعَمْتَ عَلَى وَلِكَ وَلِكَ وَلِنَ وَالْوَالِولَ وَالْمَالِمِينَ ﴾ وَمُن وَلَى وَلِدَى وَلَى وَلِي وَلَى وَلِي وَلِي وَلِي وَلِي وَلِي وَلِي وَلِي وَلَى وَلِي وَلِي وَلَى وَلَوْلُ وَلَى وَلِي وَلِي وَلَى وَلِي وَلِي وَلِي وَلَيْ وَلَوْلُ وَلَى وَلِي وَلَى وَلِي وَلِي وَلِي وَلَى وَلِي وَلِي وَلَى وَلِي وَلَى وَلِي وَلِي وَلِي وَلِي وَلِي وَلَمْ اللّهُ وَالْمَالِمِي وَلَى وَلِي وَلَى وَلِي وَلَى وَلِي وَلِي وَلِي وَلِي وَلِي وَلِي وَلَى وَلِي وَلِي وَلِي وَلِي وَلَى وَلِي وَلِي وَلِي وَلِي وَلِي وَلَى وَلِي وَلِي وَلِي وَلَى وَلِي وَلَيْ وَلِي وَلِ

٨٢- المصدر السابق: ص/ ٩٦٩٥.

٨٣- سورة النساء آية / ١٦٤.

٨٤ سورة طه آية / ١١-١٢.

٨٥ سورة النمل آية / ١٧ - ١٩.

لقد ورد في القرآن الكريم ذكر الأصنام التي كان يعبدها العرب في جاهليتهم؛ ومن هذه الأصنام اللات والعزى، وكان الاقتباس من الآية ﴿ أَفَرَءَيْتُمُ اللَّتَ وَالْعُزَّىٰ ﴾ (٨٦) في قول كعب بن مالك:

وتُنْسَى اللَّاتُ والعُزَّى وَوُدّ ونَسْلُبُها القَلائِدَ والشُّنُوفا(١٧٠)

وفي مضمار الإشارة إلى عون الله تعالى ونصره يقول كعب:

إِذَا غَايَظُونَا فِي مُقَامِ أَعَانَنَا على غَيْظِهِمْ نَصْرٌ مِن اللهِ أُوسعُ (١٨٨)

وكان الاقتباس من الآية الكريمة من سورة محمد ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواۤ إِن نَنصُرُواْ ٱللَّهَ يَضُرَّكُمْ وَيُثَبِّتْ ٱقَدَامَكُمْ ﴾ (٨٩)

ونخلص إلى أن اقتباس خطاب كعب بن مالك الشعري من القرآن هيأ له أسباب التمكن من العلوم والمعارف؛ ف: «للاقتباس القرآني ثراؤه واتساعه؛ إذ يجد الشاعر فيه كل ما قد يحتاجه من رموز تعبر عما يريد من قضايا من غير حاجة إلى الشرح والتفصيل، فهو مادة راسخة في الذاكرة الجمعية لعامة المسلمين بكل ما يحويه من قصص وعبر» (٩٠) فقداستمد منه القوة المادية والمعنوية، وصار

٨٦- سورة النجم آية ١٩.

من أصنامهم أيضا اللات: وهي صخرة بيضاء مربعة، بنت ثقيف عليها بيتا يحجّون له. أما العزى: فكانت نخلات في الطريق بين مكة والعراق، وكانوا قد بنوا عليها بيتا يطوفون حوله، وقد عبد العرب العزى وتسمّوا باسمها مثل عبد العزى بن عبد المطلب، وقد أقسم العرب بالعزى، ولها يقول درهم بن زيد الأوسي: إني ورب العزى السعيدة والله الذي دون بيته سرف. (العلي، جواد: المفصل في تاريخ العرب، ج ٦/ ٢٤٨ و ٢٤٨). وود تمثال لرجل، قد ذبر عليه حلتان، متزر بحلة، مرتد أخرى، عليه سيف قد تقلده، وقد تنكب قوسا، وبين يديه حربة فيها لواء، ووفضة فيها نبل (الكلبي، هشام بن محمد السائب: كتاب الأصنام، تحقيق أحمد زكي باشا، مطبعة دار الكتب المصرية القاهرة ط٢، ١٩٢٤ م. ٥٥٠).

۸۸- ديوان کعب: ص/ ٦٣.

٨٩- سورة محمد آية / ٧.

٩٠ - البادي، حصة: التناص في الشعر الحديث البرغوثي نموذجا، دار كنوز المعرفة الأردن ط١، ٢٠٠٩م ص / ٤١.

مصدر فصاحته وبلاغته ومصداقيته، والملهم الأول له، وجاء اقتباسه من القرآن الكريم من خلال المفردات والتراكيب أو استدعاء قصص الأنبياء والمرسلين، ولم يأت اقتباسه من القرآن الكريم منفصلاً عن بنية النص الشعري، فالقرآن الكريم فضلاً عن كونه المصدر الأول للتشريع الإسلامي، والمصدر الأول للغة العربية؛ فهو الملهم الأول لكل شاعر شرح الله تعالى صدره للإسلام، فصار كل شاعر منهم يرتقي بحسه الأدبي، وذوقه الفني؛ بفضل القرآن الكريم، وهكذا أقام القرآن الكريم عمود الأدب؛ ومما لاشك فيه أن الإفراط في التناص أو الاقتباس، أو محاول إقحام النصوص القرآنية إقحاما في النص الشعري يؤدي إلى نتائج عكسية؛ إذ يضعف النص؛ لأن الاقتباس لم يقم بمهمته بوصفه آلية فنية من آليات التوضيح أو التأكيد.

#### ٢ - الاقتباس من السنة النبوية الشريفة

السنة النبوية الشريفة هي المصدر الثاني لإلهام الشاعر كعب بن مالك، وحسبه من الفخر أنه صاحب الرسول صلى الله عليه وسلم، وتتلمذ على يديه، فشخصية الرسول صلى الله عليه وسلم كانت تشكل محاور لامتناهية لكعب، وجسدت له كل قيم الإسلام، وملاً حب المصطفى صلى الله عليه وسلم قلبه، وشغل منه السمع والبصر، كما شغل منه القلب والفؤاد، ووقف كعب بن مالك مع الشعراء الذين من الله تعالى عليهم بنعمة الإسلام في الصفوف الأولى يدافعون عن الإسلام، ويذبون عن محارمه، ويمدحون شمائل الرسول صلى الله عليه وسلم، بل وأنى لهم مدح من مدحه الله تعالى في كتابه العزيز وجعل مدحه قرآنا يتلى: ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾ (٩٠) وجاء أجمل اقتباس من القرآن الكريم مدح

٩١ - سورة القلم آية / ٤.

زوجه الحميراء عائشة أم المؤمنين: «كَانَ خُلُقُهُ الْقُرْآنَ »(٩٢).

أحب كعب الرسول صلى الله عليه وسلم، وكان حبه من موجبات الطاعة لله تعالى على المسلم، وأشار إليها صلى الله عليه وسلم في قوله: " فَوَالَّذِي نَفْسِي بِيده لَا يُؤْمِنُ أَحَدُكُمْ حَتَّى أَكُونَ أَحَبُ إلَيْه منْ وَالده وَوَلَده "(٩٣) وعن أنس قال: قال النبي صلى الله عليه وسلم: "لا يُؤْمِنُ أَحَدُكُمْ حَتَّى أَكُونَ أَحَبُ إلَيْه منْ وَالده وَوَلَده وَالنّاسِ أَجْمَعِينَ "(٤٤) وجاء التناص مع الحديث النبوي الشريف، في فخر كعب بحبه وطاعته للرسول صلى الله عليه وسلم:

وَفِينَا رَسولُ اللهِ نَتْبَعُ أَمْرَهُ إِذَا قَالَ فِينَا القَولَ لا نَتَطلَّعُ تَدَلَّى عليهِ الرَّوحُ مِنْ عِند رَبّهِ يُنزلُ من جَوِّ السَّماءِ ويُرفَعُ وقَالَ رَسُولُ اللهِ لمَّا بَدوا لَنا إذا مَا اشْتَهَى أَنا نُطِيعُ ونَسْمعُ (٥٥)

كذلك في محور طاعة الرسول صلى الله عليه وسلم جاء الاقتباس من الحديث السابق في بائيته حيث يقول:

بَدَا لَنَا فَاتَّبَعْنَاه نُصَدِّقُهُ وَكَذَّبُوه فَكُنَّا أَسْعَدَ الْعَربِ (٩٦)

وفي مقام التهديد والوعيد يقول:

فَبُعْدا وسُحْقا للنَّضِير ومِثْلُها إِن أَعْقَبَ فَتْحُ أَوْ إِن الله أَعْقَبَا (٩٧)

<sup>97-</sup> صحيح مسلم: كتاب الصلاة، باب جامع الصلاة الليل ومن نام عنه أو مرض حديث رقم ٦٤٦، ج١/٥١٢.

<sup>99-</sup> صحيح البخاري. كتاب الإيمان. باب حب الرسول صلى الله عليه وسلم من الإيمان ١ / ١٠. حديث رقم ٧٠.

٩٤ المصدر نفسه: كتاب الإيمان ١ / ١٠. حديث رقم ١.

۹۰- دیوان کعب: ص/ ۲۰.

٩٦ المصدر نفسه: ص/ ٢٥.

٩٧- المصدر نفسه: ص/ ٢٣.

وكان الاقتباس من السنة النبوية الشريفة في حديث الحوض، قال صلى الله عليه وسلم: "إنِّي فَرَطُكُم عَلَى الحَوض مَن مَرَّ عَلَيَّ شَرِبَ، وَمَن شَرِبَ لَم يَظْمَأ أَبَدًا، لَيَرِدَنَّ عَلَيَّ أَقُوامٌ أَعرفُهُم وَيَعرفُونني، ثُمَّ يُحَالُ بَيني وَبَينَهُم، فَأَقُولُ: يَظْمَأ أَبَدًا، لَيَرِدَنَّ عَلَيَّ أَقُولُ لَا تَدرِي مَا أَحدَثُوا بَعدَك، فَأَقُولُ: سُحقًا، سُحقًا، لَمِن غَيَّر بَعدي». فَيُقَالُ: إِنَّكَ لَا تَدرِي مَا أَحدَثُوا بَعدَك، فَأَقُولُ: سُحقًا، سُحقًا، لَمِن غَيَّر بَعدي». (٩٨)

ووعى كعب معنى قوله صلى عليه وسلم: «كُلُّ مَوْلُود يُولَدُ عَلَى الْفِطْرَةِ فَالَبَوَهُ الْفُطْرَةِ فَالَبَوَ الْفُطْرَةِ فَالَّهُ يُعَرِّمَانِهِ أَوْ يُحَجِّسَانِهِ (٩٩) وجاء التناص معه في لاميته التي يقول فيها:

إِنْ تَقْتُلُونَا فَدِينُ الْحِقِّ فِطْرَتُنَا والقَتْلُ فِي الْحِقِّ عِنْدَ اللهِ تَفْضِيلُ (١٠٠٠)

ومن جانب آخر نلاحظ الاقتباس من معجزاته صلى الله عليه وسلم؛ وذلك للدلالة على مدى استجابة كل ما في الكون للرسالة المحمدية من ذلك:

فَهَذَا نَبِيُّ اللهِ أَحْمَدُ سَبَّحتْ صِغَارُ الْحَصَى فِي كَفِّهِ بِالتَّرَبُّم (١٠١)

<sup>9</sup>A- صحيح البخاري: باب الفتن، ما جاء في قول الله تعالى واتقوا فتنة لا تصيبن الذين...، رقم حديث ٢٥٢٨

٩٩- المصدر نفسه: الجزء الثاني، كتاب ٢٣، حديث رقم ٤٤١.

۱۰۰ - ديوان کعب: ص / ۸۶.

ومن اقتباسه من معجزات الرسول صلى الله عليه وسلم قوله:

فَقَدْ كَلَّم اللهُ النبيَّ مُحمَّدا على المَوْضِع الأعْلَى الرَّفِيعِ الْمُسوَّم (١٠٢)

الاقتباس من معنى الآية: ﴿ وَلَقَدْ رَءَاهُ نَزْلَةً أُخْرَىٰ ﴿ عِندَ سِدْرَةِ ٱلْمُنَاهِىٰ ﴿ عِندَهَا جَنَّةُ ٱلْمَأْوَىٰ ﴿ عِندَ سِدْرَةِ ٱلْمُناهُىٰ ﴿ عَن عِندَهَا جَنَّةُ ٱلْمَأْوَىٰ ﴿ عَالَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّاللَّالَةُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّا اللَّهُ اللَّا اللّل

ومما سبق نستخلص أن كعبا كان شديد الاعتزاز بعقيدته، وتجلى حبه للرسول صلى الله عليه وسلم في كل حركاته وسكناته، وقد نال شرف التعلم على يديه، وكان دائم الفخر بإرشاداته وتوجيهاته له: «ما أعان رسول الله صلى الله عليه وسلم أحدا في شعره غيري» (١٠٤) وخلاصة القول أن الاقتباس الديني في شعر كعب بن مالك كان متنوعا، وأحيانا يكون الاقتباس من المفردة، أو المعنى أو العبارة، وتدثرت النصوص بالثقافة الإسلامية، وتفاعلت هذه المحاور فيما بينها، وتضافرت وتعدد أشكال الاقتباس الديني في شعر كعب بن مالك وسمت بخطابه الشعري الذي حقق الأهداف المنشودة منه.

### ٣- التناصّ الأدبي

التناصّ الأدبي في أبسط معانيه يعني أن يستحضر الشاعر أي خطاب شعري من شاعر سابق، ويصوغ خطابا شعريا جديدا تتوفر فيه عناصر التفرد والإبداع؛ وذلك من خلال الانسجام بين النصين؛ أي الغائب والحاضر، مع تجسيد رؤى الشاعر مع ما يعرضه من قضايا وأفكار، ولابد من تحاشي التكرار والاجترار، وأن تخرج كل آليات النص الجديد وهي تموج بالحياة والحركة، بعد أن تزيت

۱۰۲ – دیوان کعب: ص/ ۹۶.

١٠٣- سورة النجم آية / ١٣-١٨.

١٠٤- المبرد، أبو العباس محمد بن يزيد (٢٨٥هـ): كتاب الفاضل: تحقيق عبد العزيز الميمني، دار الكتب المصرية ط٢، ١٩٩٥م، ص / ١٢.

بزي العصر، وواكبت التحديات التي قد تطرأ على مختلف مناحي الحياة؛ ولابد من تناول النص برؤى معاصرة لأن: «شعرنا العربي لن يستطيع أن يثبت وجوده، ويحقق أصالته، إلا إذا وقف على أرض صلبة من صلته بتراثه وارتباطه بماضيه، وأيقن أن انبتات الشعر عن تراثه إنما هو حكم على ذلك الشعر بالذبول ثم الموت» (٥٠٠) و التناص الأدبي يستند على الماضي، ومنه ينطلق إلى آفاق الإبداع والابتكار. كذلك عندما يستدعي النص الشعري الجديد ما طُرح من نصوص في الماضي تتحقق العديد من الفوائد؛ منها بث الحياة في التجارب الحياتية القديمة بحيث تثري الحاضر، ويستفاد منها في المستقبل.

ومن فوائد التناص الأدبي السمو بلغة الخطاب الشعري؛ لأن النص الحاضر يقوم باستثمار كل محاور النص الغائب؛ من لغة ومعان، وصور، وتشبيهات؛ ثم يسخرها بفعالية لوظيفة معنوية أو فنية أو أسلوبية؛ بحيث تفتح آفاق الجمال والإبداع في النص الحاضر، ويرى صلاح عبد الصبور أن: «للنص الغائب أو التراث الشعري نفوذا و سيطرة لا يكاد يفلت منها أي شاعر» (٢٠٠١) بينما ذهب عبد الوهاب البياتي إلى أن التراث: «يمثل حقلا معرفيا خصبا يحتاج إلى نظر نقدي لاختيار العناصر الحية منه، والقادرة على الديمومة والتي تصلح أن تكون شواهد قادرة على التجدد والتموضع في نصوص جديدة، وتستعصي على الاستهلاك الآتى؛ لما تختزنه من ظلال وثراء يتأبى على الاندثار والزوال» (١٠٠٠).

لقد جند الشعراء الذين التفوا حول المصطفى صلى الله عليه وسلم ألسنتهم وحشدوا كل طاقاتهم الفنية للدفاع عن حياض الإسلام، والذّبّ عن محارمه،

١٠٥- زايد عشري: استدعاء الشخصيات التراثية في الشعر العربي المعاصر، دار الفكر العربي القاهرة ١٩٤٨ م، ص / ٥٨.

١٠٦- عبد الصبور، صلاح: قراءة جديدة لشعرنا القديم، بيروت لبنان، د.ت، ص/ ١٩ ١٨.

۱۰۷- البياتي، عبد الوهاب: الشعر العربي المعاصر والتراث، مجلة فصول، القاهرة، العدد الرابع ١٩٨١ م، ج١ / ٢٢.

ومدح المصطفى صلى الله عليه وسلم، فضلا عن شحذهم لهمم المجاهدين وحثهم على الجهاد في سبيل الله؛ حتى يتمكنوا من دحر أعداء الإسلام، ومما ساعد الشعراء على القيام بهذه المهمة العظيمة ما ورد في القرآن الكريم من مدح لكل شاعر التزم بحدود الله تعالى: ﴿ وَالشُّعَرَآءُ يَتَبِعُهُمُ الْعَاوُنَ ﴿ اللَّهُ الْمَا اللهُ اللهُ اللهُ الكل شاعر التزم بحدود الله تعالى: ﴿ وَالشُّعَرَآءُ يَتَبِعُهُمُ الْعَاوُنَ ﴿ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ عَالَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ الله الله عَلَى الله عَلَى الله عليه وسلم لهم، فضلا عن تحفيزه لهم ماديا ومعنويا، وتناص شعر كعب بن مالك مع التراث الأدبي، مكنه من صياغة الخطاب الشعري بروح إسلامية، لأنه استمد أفضل ما في التراث الأدبي، لصياغة خطاب شعري يترجم سماحة الإسلام وقيمه الفاضلة.

استدعى كعب بن مالك موقف الشاعر الجاهلي عمرو بن كلثوم التغلبي وهو يشيد بمفاخر قبيلته في عزة وإباء، في حضرة الملك عمرو بن هند، ووظف كعب ما دار في هذا الموقف في خطابه الشعري، وكان التناص مع معلقته؛ حيث يقول فيها:

أَبِ اهِنْدٍ فَلا تَعْجَلْ عَلَيْنَا وَأَنْظِرْنَا نُخَبِّرْكَ اليَقِيْنَا وَرِثْنَا فُخَبِّرْكَ اليَقِيْنَا وَرِثْنَاهُنَّ عَنْ آبَاءِ صِدْقٍ وَنُوْرِثُهَا إِذَا مَتْنَا بَنِيْنَا (١٠٩) وجاء تناصّ كعب مع المعلقة لكن من منظور إسلامي يتناسب مع واقع الحال: فإنْ تَسْلُلِي ثُمْ لا تُكذِبي يُخَبِّرُكِ مَنْ قَدْ سَأَلَتِ اليَقينَا فَإِنْ تَسْلُلِي ثُمْ لا تُكذِبي

۱۰۸- سورة الشعراء / ۲۲۲-۲۲۲.

۱۰۹ – ابن كلثوم: عمرو: ديوان عمرو بن كلثوم، جمع وتحقيق إميل بديع يعقوب، دار الكتاب العربي، القاهرة ط۱، ۱۹۹۱م، ص/ ۷۰ ۸۰.

## وَعَلَّمَنَا الضَّربَ آبَاؤُنَا وَسَوْفَ نُعَلَّمُ أَيْضاً بَنينا(١١٠)

لقد رفد التراث الأدبي كعب بن مالك بمعارف متباينة؛ لأن الشاعر أدرك كنهه، وغاص في دواخله، وأصبح جزءا من مخزونه الثقافي والفكري، فوظف كعب آلياته برؤى إسلامية، ومعارف دينية؛ فالتراث يمثل: «حقلا معرفيا خصبا يحتاج إلى نظر نقدي لاختيار العناصر الحية منه، والقادرة على الديمومة والتي تصلح أن تكون شواهد قادرة على التجدد والتموضع في نصوص جديدة، وتستعصي على الاستهلاك الآني لما تختزنه من ظلال وثراء يتأبى على الاندثار والزوال» ((۱۱) ووصف زهير بن أبي سلمى في معلقته أطلال محبوبته في قوله:

لقد أدت وظيفة فعالة في تشكيل لوحة زهير الفنية، إذ استمد منها صوره وتشبيهاته في وصف ديار محبوبته التي دُرست، ووظف كعب ما جادت به قريحة زهير واستثمره في عينيته وكان التناص في قوله:

وكان تناصّ الشاعر كعب بن مالك المجاهد في سبيل الله، مع الشاعر المقاتل عنترة بن شداد فارس بني عبس، وكانت فروسية عنترة وشجاعته من المحاور التي استوقفت كعبا، وأعجب بقدراته الحربية، وملكاته الأدبية، وهو القائل:

۱۱۰ – دیوان کعب: ص / ۱۰۳ ۱۰۲.

١١١- البياتي:الشاعر العربي المعاصر والتراث، ج١ / ٢٢.

١١٢ – ديوانّ زهير بن أبي سلمي: شرح حمدو طماس، دار المعرفة بيروت، لبنان، ط٢، ٢٠٠٥م، ص/ ٦٥.

١١٣ - ديوان كعب: ص / ٥٨.

١١٤ – ديوان عنترة: مطبعة الآداب بيروت ١٨٩٣ م، ص / ٦٨.

وتناصت دالية كعب مع عنترة في قوله:

ولقد تم هذا الامتصاص لنص عنترة وهو النص السابق وتم تحويله الى نص لاحق (نص كعب)، وفسرت جوليا كرستيفا هذا النوع من التناصّ بقولها «ينبني مثل فسيفساء من الاستشهادات، وكل نصّ إنما هو امتصاص وتحويل لنصّ آخر »(١١٦).

وقد يكون التناصّ الأدبي مع اللفظ، وأهمية اللفظ لخصها أبو هلال العسكري في قوله: "المعاني مشتركة بين العقلاء فربما وقع المعنى الجيد للسوقي، والنبطي، والزنجي، وإنما تتفاضل الناس في الألفاظ ورصفها ونظمها؛ وقد يقع للمتأخر معنى سبق عليه المتقدم من غير أن يلم به، ولكن كما وقع للأول وقع للآخر». (۱۷۱۰) ومن التناصّ الأدبي التناص مع دالية أبي سفيان التي أنشدها بغرض الاعتذار عما بدر منه أيام ضلالته وبعدما شرح الله تعالى صدره للإسلام أنشد يقول: (۱۱۸)

لَعْمرُكَ إِنِّي يَـوْمَ أَحْمِلُ رَايَةً لِتَغْلِبَ خَيْلَ اللاَّتِ خَيْلَ مُحَمَّدِ وَجاء التناصّ في قوله: «وتُنسى اللات والعزى وود»(١١٩)

ومن أثر المخزون الثقافي في شعر كعب فخره في داليته بيوم خيبر؛ حيث افتخر بالفضائل التي كانوا يفخرون بها في الجاهلية؛ أي يتحول النصّ إلى تناصّ مع القيم والأعراف الجاهلية؛ التي أقرها الإسلام، ومنها الشجاعة، والكرم،

١١٥ - ديوان كعب: ص / ٤١.

١١٦ - جوليا كريستيفا: السيميولوجيا، باريس ١٩٦٩م، ص/ ٨٤.

١١٧ - العسكري، أبو هلال: كتاب الصناعتين الكتابة والشعر، تحقيق علي بن محمد البجاوي ومحمد أبو الفضل إبراهيم، دار إحياء الكتب العربية القاهرة، د. ت، ص / ٢٠٢.

۱۱۸- الطبري، محمد بن جرير: تاريخ الأمم والملوك(تاريخ الطبري)، دار الكتب العلمية بيروت ط١، ١٤٠٧هـ، ج٢/١٥٦

۱۱۹ - ديوان كعب: ص / ٦٩.

والجود؛ وتناولها كعب من منظور إسلامي:

جوادٍلَدَى الغَايَاتِ لا وَاهِنِ القُوى جَري عَلَى الأَعْدَاءِ في كُلِّ مَشْهِدِ عَلَى الأَعْدَاءِ في كُلِّ مَشْهِدِ عَظِيمِ رَمَادِ القِدْرِ في كُلِّ شَتْوَةٍ ضَرُوبٍ بِنَصْلِ المَشْرَفيِّ المهنَّدِ (۱۲۰) وفيه تناصّ مع قول الخنساء:

طويلُ النِّجادِ رَفِيعُ العِمَادِ كثيرُ الرَّمَادِ إذا مَا شتا (١٢١)

وكان كعب ملما بالموروث الثقافي، لذا عيّر قريشا بما كان يؤلمها؛ وهو أكلها للسخينة، وذكر صاحب خزانة الأدب أن: «العرب أطلقت اسم سخينة على قريش؛ لأكلها السخينة، وكان ذلك من المناقص التي تعير بها كما ذكر خداش بن كعب» (١٢٢)

يَا شَلَّةً مَا شَدَدْنا غَيْرَ كَاذِبَةٍ عَلَى سخينةَ لَوْلَا اللَّيْلُ وَالْحَرَمُ

وكان التناصّ الأدبيّ مع ميمية خداش في بائية كعب حيث عير قريش بما كانت تتأذى منه وهو أكلها للسخينة.

جَاءتْ سَخينَةُ كَي تُغالِب رَبُّها فَلْيُغْلَبنَّ مُغَالبُ الغَلَّابِ (١٢٣٠)

والسخينة طعام من اللبن أغلظ من الحساء (١٢٤) وقد عيرت به قريش حتى سموا سخينة.

١٢٠ - المصدر السابق: ١٤.

١٢١ – المبرد، أبو العباس محمد بن يزيد (٢٨٥هـ) الكامل في اللغة والأدب، تحقيق محمد أبو الفضل دار الفكر العربي، القاهرة، ط٣، ١٩٩٧م، ج ١/ ٣١٤.

١٢٢ - البغدادي، عبد القادر: خزانة الأدب، ج٢ / ٤٣٦. وقال صاحب العمدة: " إن أول من لقب قريشاً على شرفها، وبعد ذكرها في العرب سخينة لحساء كانت تتخذه في الجاهلية عند اشتداد الزمان (ابن رشيق: العمدة في محاسن الشعر: ج٢ / ٤٣٦)

۱۲۳ - ديوان كعب: ص / ۲۸.

١٢٤ – طعّام يتخذُ من الدقيق دون العصيدة في الرقة وفوقَ الحَساء وإنما كانوا يأُكلون السَّخِينة والنَّفيتَة في شدة الدهر وغلاء السعر وعجف المال(لسان العرب: ابن منظور مادة سخن).

ومن صور التناص الشكلي استخدام كعب بن مالك لجملة من لامية حسان بن ثابت في مدح الغساسنة والتي يقول فيها:

حيث تناصت جملة بيض الوجوه في لامية كعب مع جملة حسان في صدر البيت. وقد وظف كعب هذا التناص توظيفا جديدا حيث بكى على شهداء مؤتة وعدَّد مناقبهم.

لقد ذكر حسان بن ثابت في همزيتيه كيفية دخول الخيل إلى مكة من موضع جبل كداء حيث يقول:

وكان التناص مع همزية حسان في مخاطبته لأبي سفيان، قبل أن يشرح الله تعالى صدره للإسلام:

وذكر كعب بن مالك في داليته:

١٢٥ - حسان: ديوان حسان بن ثابت: شرح وتقديم عبداً. مهنا، دار الكتب العلمية بيروت لبنان ط٢، ١٩٩٤م، ص/ ١٨٤.

١٢٦ - ديوان كعب: ص / ٨٩.

۱۲۷ - ديو ان حسان بن ثابت: ص / ۱۸.

۱۲۸ - ديوان کعب: ص / ۲۱.

١٢٩ - المصدر نفسه: ص / ٤٠.

وجاء التناص مع قول حسان:

يُبَارِينَ الأَعِنَّة مُصْعِدَاتٍ عَلَى أَكْتَافِهَا الأسَلُ الظِّماءُ (١٣٠)

وقد يكون التناصّ الأدبي مع المعنى، وفيه يوظف الشاعر معاني النص الغائب في شعره، ويستدعيها، ليستلهم منها معاني جديدة تفتح أمامه آفاقا من الإبداع، بل تصبح مصدرا من مصادر إلهامه، وفي هذا المضمار ذكر الجاحظ: «لا يعلم في الأرض شاعر تقدَّم في تشبيه مصيب تام، وفي معنى غريب عجيب، أو معنى شريف كريم، أو في بديع مُخترَع، إلا وكلُّ من جاء من الشعراء من بعده أو معه، إنْ هو لم يعدُ على لفظه، فيسرق بعضه، أو يدَّعيه بأسْره، فإنه لا يدع أن يستعين بالمعنى، ويجعل نفسه شريكا فيه، كالمعنى الذي تتنازَعه الشعراء، فتختلف ألفاظهم وأعاريض أشعارهم، ولا يكون أحدُّ منهم أحقَّ بذلك المعنى من صاحبه، أو لعلَّه أن يجحد أنه سمع بذلك المعنى قط، وقال: إنه خطر على بالي من غير سماع كما خطر على بالي الأول». (١٣١)

والمتأمل للتناصّ الأدبي في شعر كعب بن مالك، يلاحظ أنه من المؤشرات المهمة على مدى سعة علم الشاعر، وثقافته، ومعجمه اللغوي، فضلا عن إرثه الأدبي والفكري، وحسبه من الفخر والشرف المدرسة العظيمة التي تخرج فيها وهي مدرسة المصطفى صلى الله عليه وسلم؛ التي ضمت أشرف العلوم وهي علوم القرآن الكريم والسنة النبوية الشريفة.

## ٤ - التناصّ مع التاريخ والتراث

التاريخ وعاء يحمل الماضي بين جنباته؛ ولابد من فهم محاوره، لتوظيفها لصياغة حاضر أفضل، ثم استثمارها لاستشراف مستقبل واعد، وعرفه السخاوي

۱۳۰ - ديوان حسان: ص / ۱۹.

١٣١ - الجاحظ: الحيوان، ج٣/ ٣١٢.

(ت ٩٠٠٢م): "فن يُبحث فيه عن وقائع الزمان من حيثية التعيين؛ بل عما كان في العالم "(٢٢) والتناصّ التاريخي يعني توظيف النصوص التاريخية في النص الأدبي، فيسمو بثقافة النص الأدبي؛ لأن حقل التاريخ يحتضن حزمة من العلوم والمعارف، فضلا عن الحراك الاجتماعي، والسياسي، والفكري والثقافي، وغيرها من الإنجازات التي دفعت بمسيرة البشرية إلى الأمام؛ فضلا عن العظة والعبرة، والتاريخ الإسلامي يحتضن التراث الإسلامي، والأحداث التاريخية، والمواقع المرتبطة بها، أو الأماكن التي كانت مسرحا للأحداث، وعلى دارسه أن يمعن النظر فيه، ويغوص في دواخله؛ لأن العبرة بما يحمله من مضمون، وأشار ابن خلدون إلى أهمية ما يكنزه في باطنه: "إذ هو في ظاهره لا يزيد على إخبار عن الأيام و الدول، و السوابق من القرون الأول...، و في باطنه نظر و تحقيق، و تعليل للكائنات، و مباديها دقيق وعلم بكيفية الوقائع و أسبابها عميق؛ فهو لذلك وتعليل في الحكمة عريق و جدير بأن يعد في علومها "(١٣٠٠) لقد استدعى كعب بن الأحداث، ومن ثم استثمر ما تحمله بين طياتها من رؤى جديدة؛ حتى تستنهض مالك الأحداث، ومن ثم استثمر ما تحمله بين طياتها من رؤى جديدة؛ حتى تستنهض مم الإبداع بدواخله.

والتناص التاريخي من أهم المصادر التي ترفد الشاعر بكم هائل من المشاعر والأحاسيس؛ وتجعل النص يقف شامخا معتزا بماضيه وما يحمله من قيم وثوابت راسخة، فضلا عن التأريخ للأحداث وتوثيقها، وذلك من خلال الربط بين عبق الماضي وشذى الحاضر، فالتناص مع التاريخ يعني بث الحياة فيما جادت به القرائح البشرية؛ وذلك من منطلق إثبات الحق والاعتراف بالفضل. لقد تعدّدت وتباينت الشخصيات التي استدعاها كعب بن مالك في خطابه الشعري، كذلك اختلفت

١٣٢ - السخاوي، شمس الدين محمد بن عبد الرحمن: الإعلان بالتوبيخ لمن ذمّ أهل التاريخ، تحقيق: المستشرق فرانز روزنثال، ترجمة صالح أحمد العلي، مؤسسة الرسالة، بيروت ط١، ١٩٨٦م، ص / ١٧.

١٣٣ - ابن خلدون، عبد الرحمن: مُقدمة ابن خلدون، دار القلم بيروت لبنان ط١، ١٩٧٨م، ص / ١٢.

الطرائق والآليات التي طرح بها خطابه الشعري، والشخصيات التاريخية التي استدعاها كعب في خطابه الشعري كانت قد أدت وظيفة مهمة وبارزة في مسيرة الدعوة الإسلامية، وكان هدف الشاعر من خلال التّناص مع التاريخ الإسلامي إماطة اللثام، ونفض الغبار عن المجتمع الذي خرج بفضل الله من الظلمات إلى النور، والوقوف على مدى التحديات والصّعاب التي واجهها الإسلام؛ وإن تاريخ الدعوة الإسلامية مشرق مُضيء، ويموج بالحياة والحركة، وبث روح الشعر في الأحداث التاريخية جعل لها حضورا قويا وفعالا:

لقد أراد كعب بن مالك من خلال التناصّ مع التّاريخ أن يكشف حقيقة الضّعف والخوار التي آل إليها أعداء الإسلام:

لقد امتلك كعب بن مالك العديد من الآليات والتقنيات التي تمكنه من استدعاء الشخصيات، من هذه الآليات أن يكون الاستدعاء بالاسم الصريح ومن ذلك استدعاؤه للنقباء الاثني عشر الذين بايعوا الرسول صلى الله عليه وسلم في بيعة العقبة الثانية؛ إذ بعث بهذه الرسالة المباشرة إلى أبي سفيان، وهو يمثل الشخصيات التي كانت تحارب الإسلام سرا وعلانية، ثم عدد أسماء النقباء،

۱۳۶ – ديوان كعب: ص / ۸۳.

١٣٥ - المصدر نفسه: ص / ٣٨ ٢٩.

فالنص يستحضر بيعة العقبة بأهميتها في تاريخ السيرة النبوية العطرة:

بِأَحْمدَ نُورٌ مِنْ هُدَى اللهِ سَاطِعُ وَأَلَبْ وَجَمِّعْ كُلَّ مَا أَنْتَ جَامِعُ أَبَاهُ عَلَيْكَ الرّهْطُ حِينَ تَتَابَعُوا وَأَسْعَدُ يَأْبِاهُ عَلَيْكَ وَرَافَعُ لَانَفُكَ إِنْ حَاوِلْتَ ذَلِك جَادِعُ لَانفُكَ إِنْ حَاوِلْتَ ذَلِك جَادِعُ لَمُسْلِمهِ لاَ يَطْمَعَنْ ثَمَّ طَامِعُ عَلَيْكَ وَرَافَعُ وَإِخْفَارُهُ مِنْ دُونِهِ السَّمُ نَاقِعُ وَفَاءً بِمَا أَعْطى مِنْ العَهْدِ خَانِعُ وَفَاءً بِمَا أَعْطى مِنْ العَهْدِ خَانِعُ ضَرُوحٌ لِاحَاوِلُ يَافِعُ ضَرُوحٌ لِاحَاوِلُتَ مَ الأَمْرِ مَانِعُ (171) فَصُرُوحٌ لِاحَاوِلُتَ مَ الأَمْرِ مَانِعُ (171)

وأَبْلِغْ أَبَا سُفْيانَ أَنْ قَدْ بَدَا لَنَا فَلَما تَرْغَبَنْ في حَشْدِ أَمْرٍ تُردُهُ فلما تَرْغَبَنْ في حَشْدِ أَمْرٍ تُردُهُ ودُونَكَ فَاعْلَمْ أَنّ نَقْضَ عُهُودِنَا أَبَاهُ البَرَاءُ وابْنُ عَمْرو كِلاهُما وَسَعْدُ أَبَاه السّاعِديُّ وَمُنْذِرُ وَمَا ابْنُ رَبيع إِنْ تَناوَلتَ عَهْدَهُ وَمُا ابْنُ رَبيع إِنْ تَناوَلتَ عَهْدَهُ وَأَيْضاً فلا يُعْطيكهُ ابنُ رَواحة وفاءَ بها والقوقليُّ بنُ صَامِت وفاءَ بها والقوقليُّ بنُ صَامِت وفاءً بها والقوقليُّ بنُ صَامِت وَسَعْدُ أَنُو عَمْرو بنُ عَوفِ فَإِنَّهُ وَسَعْدُ أَنُو عَمْرو بنُ عَوفِ فَإِنَّهُ وَسَعْدُ أَنْهُ وَعَمْرو بنُ عَوفِ فَإِنَّهُ

وفي مقارنة بين الماضي والحاضر يسقط الشاعر ملامح بعض الشخصيات التاريخية؛ بل يستخدمها استخداما فنيا يحمل معاني الاستنكار والاستهجان، ومن ذلك استدعاؤه لقصة الملك تُبّع (١٣٧) وما أضمره في نفسه من سوء تجاه بيت الله الحرام، ونفخ الشاعر في قصة الملك الحميري روحا جديدة؛ مما أكسب هذه الصورة أبعادا فنية جديدة، وبذا تمكن الشاعر من إعادة صياغة التاريخ، وكتابته وفق معايير معرفية جديدة، جمع فيها بين الماضي وما يزخر به من عادات الجاهليين

١٣٦ - المصدر السابق: ص/٥٦.

۱۳۷ - ابن كثير، عماد الدين إسماعيل بن عمر:البداية والنهاية، (۷۰۱ ۵۰۰هـ)، تحقيق عبد الله عبد المحسن التركي، دار هجر للطباعة والنشر ط۱، ۱۹۹۷م، ج۳/ ۱۲۳

وتقاليدهم، والحاضر الذي أشرقت فيه شمس الحق:

أَعْيَتْ أَبًا كُربِ وأَعْيَتْ تُبُّعاً وأَبَتْ بَسَالُتها على الأعْرابِ

ومن التناص التاريخي ذكر الشاعر لقتلى بدر وأحد؛ حيث يستحضر الشاعر التاريخ، ويختزل ما مر به من أحداث، حتى يرفد الحاضر بأحداث الماضي، والهدف العظة والعبرة:

فَأَقَامَ بِالْعَطَنِ الْمُعطَّنِ مِنْهُمُ سَبْعُونَ: عُتبةُ مِنْهِمُ والأَسْوَدُ وَاللَّهُ مَنْهِمُ والأَسْوَدُ وَابِنُ المغيرَةِ قَدْ ضَرَبْنا ضَرْبَةً فَوقَ الوَريدِ لَهَا رَشاشٌ مُزْبِدُ وَأُميَّةُ الْحُمَحيُّ قَوْمَ مَيْلَهُ عَضْبٌ بِأَيْدِي المُؤْمِنِينَ مُهَنَّدُ (١٣٨)

بينما ذكر ابن هشام: «أن قتلى بدر من المشركين كانوا سبعين رجلا، والأسرى كذلك، وهو قول ابن عباس، وسعيد بن المسيب في كتاب الله تبارك وتعالى ﴿ أُولَمَّا أَصَبَبَتُكُم مُصِيبَةٌ قَد أَصَبَتُم مِثَلَيْهَا قُلْنُم أَنَى هَذَا قُلْ هُوَ مِنْ عِندِ أَنفُسِكُم الله تبارك وتعالى ﴿ أُولَمَّا أَصَبَبَتُكُم مُصِيبَةٌ قَد أَصَبَتُم مِثَلَيْهَا قُلْنُم أَنَى هَذَا قُلُ هُوَ مِنْ عِندِ أَنفُسِكُم الله عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيدٌ ﴾ (١٣٩) وفي غزو أحد استشهد حمزة بن عبد المطلب عم الرسول صلى الله عليه وسلم، والتناص مع هذه الحقيقة التاريخية (١٤٠) في قول كعب:

ولَقَدْ إِخَالُ بِذَاكَ هِنْدَا بُشِّرتْ لَتُميتَ دَاخِلَ غُصَّةِ لا تَبْرُدُ (١٤١)

وهكذا تمكن كعب من خلال التناص من تحريك مشاعر المتلقّي وانفعالاته عن طريق الطرح المتماسك. وكما تنوعت آليات استدعاء الشخصيات التاريخية التي ذكرها كعب بن مالك، كذلك اختلفت عصورها وتباينت شخصياتها؛ منها الأنبياء

۱۳۸ - ديوان کعب: ص: ۳۸ ۳۷.

١٣٩ - سورة آل عمران آية / ١٦٥.

١٤٠ ابن كثير: البداية و النهاية، ج٥ / ٣٦٠.

۱٤۱ - ديوان كعب: ص / ٣٨.

والرسل؛ أي شخصيات دينية، كسليمان ونوح عليهما السلام، ومنها شخصيات أدبية.

ومما سبق تتضح لنا أهمية التناص التاريخي، إذ يسمو بالخطاب الشعري من خلال التوثيق للحقائق والتأريخ للأحداث، كذلك استطاع كعب بن مالك من خلال توظيف التناص التاريخي لنصرة الدين الإسلامي وذلك عندما ربط بين حالة الظلام والظلم التي كانت سائدة في بيئة الحجاز قبل الإسلام، وما آل إليهم حاله بعد أن انقشع الكفر، وحلت محله سماحة الإسلام، كما أرخ الشاعر لغزوة أحد وعدد جنود المسلمين الذين اشتركوا في القتال:

ثَلاثةُ الآفٍ وَنَحْنُ نَصِيَّةٌ ثَلاثُ مِئِنٍ إِنْ كَثُرْنَا وأَرْبَعُ (١٤٢) ومن مظاهر تناصّه مع التراث الاجتماعي قوله: «جَاءتْ سَخِينةُ» (١٤٣).

وخلاصة القول أن التناص التاريخي يعطي القصيدة قوة؛ فضلا عن التأريخ للأحداث وتوثيقها، كذلك التناصّ التاريخي يقوم بردم الفجوات بين الماضي والحاضر؛ فيحكم بالعدم أو الزوال على الفواصل بين المراحل الزمنية، وتناصّ خطاب كعب بن مالك الشعري مع التراث مؤشر مهمّ على مدى إلمامه بالتراث، ودوره الفعال في صياغة واقع الخطاب الشعري؛ لأن التفاعل مع الماضي يصهر عملية الإبداع؛ إذ يمنح الشاعر لوحات فنية تترجم ثقافته، فضلا عن علومه ومعارفه.

والتناص مع التراث يجعل النص يغوص داخل السياقات القديمة، ثم يعيد توظيفها برؤى عصرية جديدة توضح الجوانب الخفية في خطاب الشاعر.

١٤٢ – المصدر السابق: ص / ٦٠.

١٤٣ - ينظر ص/ ٣٠ من هذا البحث.

#### النتائج

ومن خلال دراسة ظاهرة التناص في شعر كعب بن مالك، نخلص إلى النتائج الآتية:

- نظرية التناص من النظريات التي تقع على عاتقها مهمة إبراز جماليات النص، كما تبرز مدى استفادة النص الحاضر من النص الغائب، لما تمتلكه من أدوات التعبير، وآليات الاستدعاء، وامتصاص العديد من التجارب.
- تترجم نظرية التناص مدى ثقافة الشاعر، وتعكس في الجانب المقابل اهتمام التناص بالمبدع الثالث وهو المتلقي؛ إذ يسمو بحسه الأدبي وذوقه الفني؛ لأنه يؤهله بطريقة خفية إلى التمكن من ثقافة الربط بين النصوص المختلفة مهما تباينت، وعندئذ يستطيع أن يبدي رأيه من حيث اللفظ أو المعنى أو الأسلوب أو كيفية الطرح والعرض؛ وهذه المحاور تلخص أهم ملامح القارئ المبدع؛ عما يدل على أنه يتمتع بحس أدبي، وثقافة واسعة؛ لذا يستطيع الغوص داخل أعماق النص، لعقد موازنات مع النصوص الغائبة.
- لا يتم التناص إلا في وجود الحد الأُدنى من التفاعل بين النصوص، فضلاً عن ذلك، فالتناص ينهل من معين شتى العلوم والمعارف والإرث الثقافي والفكري، وكل هذه المحاور ترفده بطاقات الإبداع؛ ليحلق فوق آفاق الجمال، وقد تختلف آليات التفاعل وتتباين؛ ولكنها تتفق في المهمة العظيمة الملقاة على عاتقها وهي تحديد ملامح الإبداع والتميز في العمل الأدبي.
- من الصعوبة الحكم على أي عمل أدبي أو نتاج فكري قديما أو حديثا بالسرقة، لأن من معاني التناص إعادة صياغة النصوص القديمة وإخراجها بزي العصر الحاضر وروحه، وما يفرضه العصر من تحديات لابد من مواكبتها، وقد تكون

- هذه النصوص اتخذت من الذاكرة ملاذا لها، وأحيانا يستوعبها الوعي، وقد تشق طريقها إلى اللاوعي..
- اقتباسُ خطاب كعب بن مالك الشعري مع القرآن، والحديث النبوي الشريف، أكْسَبَ تجربتَه الشعرية تفردا وتميزا، و هيأ له أسباب الذّود عن محارم الله تعالى.
- سما التناص مع التاريخ بخطاب كعب بن مالك الشعري، وذلك من خلال التو ثيق للحقائق.
- لقد رفد التراث الأدبي كعب بن مالك بمعارف متباينة؛ لأنه أدرك كنهه، وغاص في دواخله، وأصبح جزءا من مخزونه الثقافي والفكري، فوظف آلياته برؤى إسلامية، ومعارف دينية.
- التناص مع الموروث مؤشر مهم على مدى إلمامه به، وأهميته في صياغة واقع الخطاب الشعري؛ لأن التفاعل مع الماضي يصقل عملية الإبداع؛ إذ يمنح الشاعر ابلوحات فنية، تترجم ثقافته، فضلاً عن علومه ومعارفه، كذلك التناص مع الموروث يجعل النص يغوص داخل السياقات القديمة، ثم يعيد توظيفها برؤى عصرية جديدة توضح الجوانب الخفية في خطاب الشاعر.

## ثبت المصادر والمراجع

## القرآن الكريم

- أدونيس: النص القرآني وآفاق الكتابة، دار الآداب، بيروت، د. ت.
  - أنجينو / مارك:
- ١ أصول الخطاب النقدي، ترجمة أحمد المديني، دار الشؤون الثقافية، بغداد
   ١٩٨٧م.
- ٢- آفاق التناصية، ترجمة: محمد خير البقاعي، الهيئة المصرية للكتاب، ١٩٩٨م.
  - أنيس، إبراهيم وآخرون: المعجم الوسيط، دار الفكر بيروت، د.ت.
- إميل يعقوب و ميشال عاصي: المعجم المفصّل في اللغة والأدب، دار العلم للملايين بيروت ١٩٨٧م.
- البادي، حصة: التناص في الشعر الحديث البرغوثي نموذجا حصة البادي، دار كنوز المعرفة الأردن ط ٢٠٠٩م.
- البخاري، أبو عبدالله بن إسماعيل: صحيح البخاري، دار ابن كثير، دمشق بيروت ط٢٠٠٢م.
  - البغدادي، عبد القادر بن عمر: خزانة الأدب، القاهرة د.ت.
    - بنیس، محمد:
  - ١- الشعر العربي الحديث بنياته وإبدالاتها: درا توبقال، المغرب ط١، ١٩٩٠م.
    - ٢- ظاهرة الشعر المعاصر في المغرب، دار العودة بيروت ١٩٧٩م.
- تودوروف تزفيتان: الشعرية، ترجمة شكري المبخوت، ورجاء بن سلامة، دار توبقال للنشر الدار البيضاء ط١، ١٩٨٧م.

- الجاحظ، عمرو بن بحر: الحيوان، تحقيق وشرح: عبد السلام محمد هارون، دار الجيل بيروت، ١٩٨٨م.
- جوليا كرستيفا: علم النص، ترجمة: فريد الزاهي، دار توبيقال الدار البيضاء، د. ت.
- جيدة، عبد المجيد: الاتجاهات الجديدة في الشعر العربي المعاصر، مؤسسة نوفل بيروت ط١، ١٩٨٠م.
- الحريري، عبد اللطيف، السرقات الشعرية بين الآمدي والجرجاني: ط١، ١٤١٦هـ.
- الحصري، أبو إسحاق إبراهيم بن علي الحصري القيرواني: زهر الآداب وثمرة الألباب شرح زكي مبارك دار الجيل بيروت لبنان الطبعة الرابعة، د.ت.
- ابن خلدون، عبد الرحمن: مقدمة ابن خلدون: دار القلم بيروت لبنان ط١، ١٩٧٨م.
- خليل، إبراهيم: من معالم الشعر الحديث في الأردن وفلسطين، دار مجدلاوي الأردن، ط١، ٢٠٠٦م.
- رولان بارت لذة النص، دار الشجرة للنشر والتوزيع باريس ط٢، ٢٠٠٢م.
- زايد، علي عشري: استدعاء الشخصيات التراثية في الشعر العربي المعاصر، دار الفكر العربي القاهرة ١٩٩٧م.
- الزعبي، أحمد: التناص نظريا وتطبيقيا، مؤسسة عمون للنشر والتوزيع عمان، ط٣، ٢٠٠٠م.
  - ابن سعد، أبو عبد الله محمد: الطبقات الكبرى، ليدن ١٣٢٢هـ.

- السعدني، مصطفى: قراءة أخرى لقضية السرقات، منشأة المعارف الإسكندرية ١٩٩١م.
- ابن سلام، محمد الجمحي: طبقات فحول الشعراء: تحقيق: محمود شاكر مطبعة المدنى جدة د. ت.
- شبل، عزة محمد: علم لغة النص النظرية والتطبيق: مكتبة الآداب القاهرة ٢٠٠٩م.
- الطبري، محمد بن جرير: تاريخ الأمم والملوك (تاريخ الطبري)، دار الكتب العلمية بيروت ط١، ١٤٠٧هـ.
- العسكري، أبو هلال: كتاب الصناعتين الكتابة والشعر: تحقيق علي بن محمد البجاوي ومحمد أبو الفضل إبراهيم، دار إحياء الكتب العربية، د. ت.
  - عبد الصبور، صلاح: قراءة جديدة لشعرنا القديم، بيروت لبنان، د.ت.
- ابن العماد، أبو الفلاح عبد الحي: شذر الذهب في أخبار من ذهب، مصر ١٣٥٠هـ.
- العكبري، أبو البقاء عبد الله بن الحسين (٦١٦هـ): إعراب الحديث النبوي الشريف، تحقيق عبد الإله نبهان، مطبوعات مجمع اللغة العربية دمشق ط٢، ١٩٨٦م.
- علي، أحمد يوسف قراءة النّص، دراسة في الموروث النقدي: مكتبة الأنجلو المصريّة القاهرة ١٩٨٨م.
- عيد، رجاء: التراث النقدي (نصوص و دراسة)، منشأة المعارف بالإسكندرية ١٩٨٣م.

- الغذامي، عبدالله
- ١- ثقافة الأسئلة «مقالات في النقد والنظرية»، النادي الأدبي الثقافي، جدة ط٢، ١٩٩٢م.
  - ٢- الخطيئة والتكفير، الهيئة المصرية العامة للكتاب ط٤، ١٩٩٨م.
  - ابن فارس، أبو الحسين أحمد بن زكريا القزويني الرازي (٣٩٥هـ)
- ۱- معجم مقاییس اللغة، تحقیق عبد السلام هارون، دار الجیل بیروت، ط۱،
   ۱۹۹۱م.
- ٢- الصحابي في فقه اللغة ومسائلها وسنن العرب في كلامها، تحقيق عمر فاروق، دار المعارف ط١، بيروت ١٩٩٣م.
- فراج، أحمد: نظرية علم النص ورؤية منهجية في بناء النص النثري مكتبة الآداب القاهرة، ٢٠٠٣م.
- الفكيكي، عبد الهادي: الاقتباس من القرآن الكريم في الشعر العربي، النمير للنشر والتوزيع، دمشق ط١، ١٩٩٦ م.
  - الفيروز آبادي: القاموس المحيط، مؤسسة الرسالة بيروت ط٥، ١٤١٦ هـ.
- القرطاجني، حازم: منهاج البلغاء وسراج الأدباء، تحقيق وتقديم، محمد الحبيب بن الخوجة، دار الغرب الإسلامي، بيروت ط٣، ١٩٨٦م.
- القلقشندي، أبو العباس أحمد: نهاية الأرب في معرفة أنساب العرب، تحقيق إبراهيم الأبياري، دار الكتاب المصري، القاهرة، ط٣، ١٤١١ هـ.
- ابن الكلبي، هشام بن محمد السائب: كتاب الأصنام، تحقيق أحمد زكي باشا، مطبعة دار الكتب المصرية القاهرة ط٢، ١٩٢٤م.

- ابن كثير، عماد الدين إسماعيل بن عمر: البداية والنهاية (٤٠٧هـ) تحقيق عبد الله عبد المحسن التركي، دار هجر للطباعة والنشر الطبع، ١٩٩٧م.
  - المبرد، أبو العباس محمد بن يزيد (٢٨٥هـ).
- ١- كتاب الفاضل، تحقيق عبد العزيز الميمني، دار الكتب المصرية ط٢، ١٩٩٥م.
- ٢- الكامل في اللغة والأدب، تحقيق محمد أبو الفضل دار الفكر العربي،
   القاهرة، ط٣، ١٩٩٧م.
- مرتاض، عبد الملك: دراسة سيميائية تفكيكية لقصيدة ابن البلاد لمحمد العبد آل خليفة، ديوان المطبوعات الجامعية، الجزائر، د. ت.
  - مفتاح، محمد:
- ١- تحليل الخطاب الشعري (استراتيجية التناص)، المركز الثقافي، الدار البيضاء
   المغرب ط٣، ١٩٩٢م.
- ٢- دينامية النص: محمد مفتاح، المركز الثقافي العربي الدار البيضاء ط١
   ١٩٨٧م.
- ابن منظور، أبو الفضل جمال الدين محمد بن مكرم: لسان العرب، دار صارد بيروت، ط٢، ١٣٠٠هـ.
- النيسابوري، أبو الحسن أحمد بن محمد: أساب النزول، شرح وتحقيق رضوان جامع رضوان، مكتبة الإيمان المنصورة مصر، ١٩٩٦م.

#### الدواوين الشعرية

 ديوان حسان بن ثابت: شرح وتقديم عبداً. مهنا، دار الكتب العلمية بيروت لبنان الطبعة الثانية ١٩٩٤م.

## التّناصّ في شعر المديح النّبويّ كعب بن مالك نموذجا

- ديوان زهير بن أبي سلمى: شرح حمدو طماس، دار المعرفة بيروت، لبنان، الطبعة الثانية ٢٠٠٥م.
- ديوان عمرو بن كلثوم: جمع وتحقيقك أميل بديع يعقوب، دار الكتاب العربي، الطبعة الأولى ١٩٩١م.
  - ديوان عنترة: مطبعة الآداب بيروت ١٨٩٣م.
- ديوان كعب بن مالك الأنصاري: تحقيق وشرح مجيد طراد، دار صادر للطباعة والنشر بيروت لبنان ط١، ١٩٩٧م.
- ديوان كعب بن زهير: الحسن بن الحسين السكري، تقديم حنا نصر، دار الكتاب العربي الطبعة الأولى، ١٩٩٤م.

#### الدوريات والمجلات

- مجلة المركز الثقافي: جدة، ديسمبر ١٩٩٩م.
- مجلة علامات النادي الأدبى الثقافي جدة ١٩٩١م.
- مجلة جامعة النجاح للأبحاث، العدد الرابع ٢٠٠٤م.
- مجلة الجمعية العلمية الايرانية للغة العربية وآدابها العدد السادس عشر ٢٠١٠م.
  - مجلة فصول القاهرة، المجلد الأول، العدد الرابع ١٩٨١م.

#### **Abstract**

## Intertextuality in the Prophetic Praise (Al Madih Al Nabawi) Poetry: Kaab bin Malek as an Example

#### Dr. Souad Sayyed Mahjoub

This study aims at understanding the concept of Intertextuality, revealing its most important aspects in the prophetic praise poetry (Kaab bin Malek as an example), diving into its core to better understand it, and recognizing the textual interaction among texts. The study also aims at knowing the mechanisms upon which this method is built and knowing the extent of its effectiveness and characteristics. The study also aspires to implement some positive characteristics in the Arabic criticism and to employ modern critical theories; as it adds toward the improvement of literary criticism. It will highlight intertextuality in the prophetic praise poetry taking Kaab bin Malek as an example since he represents the religious and literary intertextuality with history and tradition.



# أوقاف يوسف باشا في القُدس الشَّريفِ (١٦٠١هـ/١٦٥١م)

د. إبراهيم حسني ربايعة جامعة القدس المفتوحة – فلسطين





#### ملخص البحث

تَطْلُعُ علينا سِجِلَّاتُ مَحْكَمَة القُدسِ الشَّرِعيَّة في العصرِ العثمانيِّ بِفَيْضِ كبيرٍ منْ عقود الأوقافِ التي ساعدتْ في دَعْمِ المُؤسِّساتِ الدِّينيَّة والاجتماعيَّة في القُدسِ الشَّريف، كانتِ الدَّولةُ العُثمانية قد بَذَلَتْ جُهداً كبيراً في سبيلِ الحفاظِ على هذه الأوقاف وتَنْميتها، وتعزيزِ سُبْلِ الاستفادةِ منها واسْتثمارِها، لاسيَّما في المدنِ الرَّئيسةِ، مثلُ القُدسَ الشَّريفِ.

يَتناولُ هذا البحثُ عقودَ الوَقْفِ التي حَبسَها يوسفُ باشا إبّانَ فترة حُكْمهِ القدسَ الشريفَ ﴿١٠٦١هـ/ ١٦٥١م ﴾، وتَمَّ التَّعريفُ بهذا الحاكم وبدوره في حُكْم القدس، ومنْ ثَمَّ التَّعريفُ بَوقْفِ النُّقود في الإسلام؛ كونَ وَقْفيّاتِ الباشا كانتُ منْ هذَ النوع، وقد ارْتَأْتِ الدِّراسةُ تناوُلَ هذه الوَقْفيّاتِ حَسبَ التَّسلسلِ الزَّمنيِّ؛ للتَّعرُف إليه في ضَوْء تَطوُّر الأوضاع العامَّة في القُدس، كَما بَيَّنَ البَحثُ أهمِّيَةً هذه الأوقافِ في إثراء الحياة العلميَّة والفكريَّة في القُدس.

#### المقدمة

 فكرية أخرى حتَّى اليوم إلا خيرُ دليل على ذلكَ، والأمر الآخرُ اللافتُ في نظام الوقفُ أنَّه ظَهَرَ بأنواع وَأشكال مختلفة، ومنها الوَقفُ الخيريُّ والذرَّيُّ، وكذلكَ وَقفُ النَّقودِ ما جَعَلَ عَمَليَّة استثمارِ أمو ال الوَقف أكثرَ فائدة وجَدْوًى على مَدارِ التّاريخ الإسلاميِّ، وما نَراهُ اليومَ من صيغ مُتَعَدِّدة للتَّمويلِ والاستثمارِ في مالِ الوَقْف ما هو إلّا إشارة على دَلالة تعدُّد منافع الوَقْف ومَحْبساته.

منْ هنا، جاءَتْ هذه الدارسةُ لتَنْهَلَ منْ أعماقِ التّاريخِ الإسلاميِّ بَعضاً منْ أَعُوذَ جاتِ الوَقْفِيّاتِ الَّتِي أَوْقَفَها أَهلُ الخَيْرِ على مُؤسّسات دينيّة بارزَة، مثلُ المسجد الأقصى الشَّريف، حتَّى تكونَ هذه الوقْفيّاتُ لنا مُعيناً على تبصُّر أهدافِ تلكَ الوَقْفيّات، وتَفَهَّمها وطُرق عَقْدها، وسُبلِ المنفعة منها، وكذلك، حتَّى تُنيرَ لنا الطَّريقَ في الذَّهابِ قُدُماً نَحْوَ تَفعيلَ العَمَلِ بالوَقْف، وتَعَدُّدِ أغراضِ الاسْتِثمارِ فيه، وتَعُسين الجَدوى الاشتِثمارِ فيه،

تَناولتُ هذه الدِّراسةُ أوقافَ يوسفَ باشا حاكم القُدسِ الشَّريفِ الَّتِي أَوْقَفَها على المَسجد الأقصى والمَسْجد الإبراهيميِّ، الَّتِي تَعَودُ إلى سنة ١٠٦١ه / ١٦٥١م أواسطَ القَرْن السّابِعَ عشرَ الميلاديِّ، أمّا أسبابُ تَناولِ وَقْفَيّات يوسفَ باشا بالدِّراسة والتَّحليلِ تحديداً فَيعودُ لجُمْلة من الأسبابِ يَأْتِي في مُقَدِّمتها، اهْتمامُ هذا الحاكم بجدينة القُدسِ خلالَ فَترة حُكْمه إيّاها، وأخُصُّ بالذِّكْر، المسجد الأقصى الشَّريف، ورُغْم قصر فَتْرة حُكْمه الَّتِي لمْ تَتَجاوزُ سَنَةً إلّا أَنّهُ - على حدِّ وَصْف الحجج الشَّرعيّة الواردة في سجلات مَحْكَمة القُدسِ الشَّرعيّة الواردة في سجلات مَحْكَمة القُدسِ الشَّرعيّة ومنها المصطبة (١٠ والتَّعميراتِ في الحَرَمُ القُدسيِّ، ومنها المصطبة (١٠ والمحرابُ والسبيلُ المجاورُ لها الواقعةُ جَميعُها غربَ ساحة قبَّة الصخرة المشرَّفة، التي ما زالت تحملُ اسمَه حتى اليوم، ومن الأسبابِ أيضاً، لعقد هذه الدراسة، نوعيةُ الوقف، فقد لوحظ أنها جميعَها وقفُ نقد، ولم يُسجّل لعقد هذه الدراسة، نوعيةُ الوقف، فقد لوحظ أنها جميعَها وقفُ نقد، ولم يُسجّل لعقد هذه الدراسة، نوعيةُ الوقف، فقد لوحظ أنها جميعَها وقفُ نقد، ولم يُسجّل

۱- سجل القس ١٤٥، ح١٠، ص٤٢٩.

له عقدُ وقف عقارات أو أراض، وهذا يجعلُ من الوقفيّات مشكلةً بحثيّةً تستحقُّ الدراسةَ والتحليلَ، أمّا تحليلُ سبب ذلك، فرجّا يعود إلى أنَّ فترة حُكم يوسفَ باشا كانت محدودةً لم تتجاوزْ سنةً، وهي غيرُ كافية له؛ لشراء العقارات والتملُّك، ومن ثم وقفها؛ لذلك، فكان الأسهلُ عليه وقفً ما هو مُتيسِّرٌ من النقود على جهات البرِّ التي حدَّدها في وقفيّاته، لاسيما المسجدُ الأقصى والمسجدُ الإبراهيميُّ الشريفانَ. ويضاف إلى هذه الأسبابِ سببُ آخرُ هو أنَّ وقفيّاتِ يوسفَ باشا لم تخطَ بالاهتمام المطلوب، ولم تنلُ حقَّها في الدراسةِ من قبل الباحثين.

## الوقف في الدولة العثمانية:

يُعدُّ العصرُ العثمانيُّ من أبرزِ العصورِ الإسلاميّةِ في إنماء الوقف ودعمه وتطويره، لاسيَّما تلك المؤسساتُ الدينيَّةُ في مكة والمدينة والقدس، فكانت هباتُ السلاطين إلى جانب أوقاف الباشوات، ومنهم يوسفُ باشا -موضوعُ الدراسة وكبارُ رجالِ الدَّولةِ في الباب العالي، تُوجَّهُ بشكل سخيٍّ لهذه المؤسساتِ من خلالِ ما كان يُعرفُ بالصُّرَّة (٢) الروميَّة، التي كانت تصرف بشكل مُنتظم سنوياً دونَ انقطاع، ومن ثمَّ ساعدت على استمرار بقاء هذه المؤسسات للقيام بواجبها على أحسن وجه، كما أنَّ الدولة العثمانية اهتمَّت بإدارة هذه المؤسساتِ، إذ أوْكلتُها لكبار الموظفينَ الذين يصدرُ تعيينُهم في العاصمة استنبولَ (٣).

ترغبُ هذه الدراسةُ -بدايةً- في وصفِ الحالةِ الإداريَّةِ للقدسِ الشَّريفِ خلالَ هذا العصرِ مُتضمِّنةً واجباتِ الباشا في إدارةِ القدسِ الشَّريفِ، فبعدَ أَنْ

۲- الصرة: مبلغ من المال توجه السلطنة العثمانية سنويا إلى القدس الشريف؛ ليصرف على العلماء والفقراء والخدام في المسجد الأقصى، سهيل صبان، صرة أهل القدس الشريف١٩٨١هـ/ ١٩٧١م، المؤتمر الدولي السابع لتاريخ بلاد الشام، عمان، ٢٠٠٦م، مجلد ٣، ص١٩٢؛ الخياري، تحفة، ج١، ص١٩٨.

۳- سجل القدس ۱۱۳، ۲۰ ذو الحجة ۱۰۳۷هـ/ ۲۱/۸/۱۲۲۱م، ص۶۸۶؛ سجل القدس ۱۱۹، ح۱، صجل القدس ۱۱۹، ح۱، صجل القدس ۲٤٤.

أمَّا يوسفُ باشا أميرُ سُنْجُقِ القُدسِ فقد أوضحتِ المصادرُ أَنَّه تولَّى حُكمَ المدينة لأقلِّ منْ سَنة (ربيع أول ١٠٦١ – ذو الحجة ١٠٦١هـ/ ٢/ ١٦٥١ – المدينة لأقلِّ منْ سَنة (ربيع أول ١٠٦١ أول ١٠٥١ أو الحجة ١٦٥١م (٢))، مُشيرَة المصادرُ في الوقتِ نفسه بأنَّ يوسفَ باشا جَاءَ حَاكماً القُدسَ عَلى هَيئةِ التَّقاعدِ (٧) بعدَ أَنْ عُزِلَ عَنْ ولايةٍ حلبَ، وهنا ملحوظةٌ مفادُها

٤- السُّنجق: كلمة تركية معناها العلم والرَّاية واللواء الَّذي يُرفعُ أَمَامَ الحَاكم الإداري، وقد استعملت في الفترة العثمانية في بلاد الشّام بمعنى ولاية وفي العراق بمعنى والي أو كاكم، القلقشندي، أحمد بن علي (ت٨٢١هـ/ ١٤١٨م)، صبح الأعشى في صناعة الإنشا، ج١٥، القاهرة، ١٩٦٣م، ج٤، ص٨؛ الموسوعة الفلسطينية، دراسة خاصة، القسم الثاني، ج٦، دمشق، ج٢، ص٨٥.

٥- ريمون، أندري، المدن العربية الكبرى في العصر العثماني، ترجمة لطفي فرج، دار الفكر، القاهرة،
 ١٩٩١م، ص٢٣-٢٤؛ أوغلو، أكمل الدين احسان، الدولة العثمانية تاريخ وحضارة، ج٢، نقله إلى
 العربية، صالح سعداوى، استانبول، ١٩٩٩م، ج١، ص٥٣٥.

٦- سجل القدِس ١٤٥، ص١٣٦؛ سجل القدس ١٤٦، ص٥٦

<sup>-</sup> المتقاعد: أن تمنح الدولة العثمانية بعض الألوية اقطاعاً للعسكري الذي يحمل رتبة باشا ما دام حيا، وكان يعرف بالتركية (اربالق Arpalik) وذلك بعد انتهاء خدماتهم العسكرية، ويذكر أن محمد باشا بقي حاكما في القدس حتى مات فيها سنة ١٠٤٣هـ (١٦٣٣م)، ينظر: سجل القدس ١٠٥، ح١، ١٢ جمادى الأولى ١٠٢١هـ / ١/ / ١١/ ١٦٣٣م، ص١١١؛ سجل القدس ١٢٢، ح١، غرة جمادى الأولى ١٠٤هـ / ١/ / ١٢٣٨م، ص٠٠٠ أوغلو، الدولة العثمانية، ج١، ص١٨٨٠.

أنَّه، وبعدَ أَنْ كان حاكماً لولاية أصبحَ حاكماً لإمارة أقلَّ منها رُتبةً إداريةً، لعلَّ ذَلكَ مَرَدُّهُ إلى أَنَّ رُتبَةَ التَّقاعد كانتَ تَمْنَحُها الدَّولةُ لِكِبَارِ الموظفينَ بعدَ أَنْ يتقدَّموا في السِّنِّ ويُصبحوا غيرَ قادرينَ على القيام بالحَمْلاتِ العسكريَّةِ أو ما يوازيها، إذ يُمنحُ هؤلاءِ هذهِ الإمارةَ على أَنْ يَتصرَّفَ بها وبِخَيْراتِها ما داموا على قَيْدِ الحياةِ.

يظهرُ أيضاً من خلالِ السِّجِلَّاتِ، أنَّ يوسفَ باشا رُغمَ قصرِ الفترةِ الَّتِي تولَّى فيها إمارةَ القدسِ إلا أنَّه كان حريصاً على تَرْكِ آثارِ فيها، لاسيَّما الحَرَمُ القُدسيُّ والحَرَمُ الإبراهيميُّ، فكانتِ الأوقافُ، وكذلك بعض التَّعميراتِ في المسجدِ الأقصى الَّتِي ظَهرَ منها المسطبةُ الَّتِي تَقعُ قُربَ سَبيلِ شَعلانَ، وما يؤسفُ لَه أنَّ المسطبةَ التي مَا زَالتْ تُستعملُ حتَّى الآنَ للتَّدريسِ لم تُحفظُ باسمه، فنسَبها بعضُهم للسَّبيلِ المُجاورِ لها المعروفِ بسبيلِ سليمانَ بنِ شَعلانَ، وكان الأَجدرُ عندَ المُهتمِّينَ أَنْ يَبحثوا عن مُعَمِّر هذه المسطبة الأوَّل، وهو يوسفُ باشا، ويُذكرُ أنَّ المُحلال المؤسساتِ الفاعلة التُّركية كمؤسسة ميراثنا، أمْرَ هذه المساطب، مُقدِّمةً لها خلال المؤسسات الفاعلة التُّركية كمؤسسة ميراثنا، أمْرَ هذه المساطب، مُقدِّمةً لها كُلُّ الدَّعمِ والمُساندةِ حتَّى يَبقى المسجدُ الأقصى عامراً بالذَّكْرِ والدَّراسةِ صباحَ مساءَ (١٠).

وتكشفُ لنا سجلّاتُ القدس عَنِ العوائد المُخصَّصة للباشا حاكم القدس النّبي كانتْ تُعرِفُ بَخاصِّ أمير اللّواء، فقد وَرَدَ في حجَّة بَيْع يوسفَ باشا هَذه المُخصَّصاتِ الّتي يَستحقُّها مِنَ اللّواء خلالَ فَترَة حُكْمِه، حيثُ أفادتِ الحِجَّةُ أَنّه باعَ جميع هذه المُخصَّصاتِ والعوائدِ لقاضي القدسِ محمدٍ أفندي، وقد جاءتْ هذه الرُّسومُ على النَّحو الآتي (٩):

٨- سجل القدس ١٤٥، ص٣٦٢، يوسف، حمد، من آثارنا العربية والإسلامية في القدس، رام الله،
 فلسطين، ٢٠١٠م، ص٣٧٨.

٩- سجل القدس١٤٦، ح١، ١٧ شوال ١٠٦١هـ / ٣تشرين أول ١٦٥١م، ص٦٢.

| المبلغ | النوع بالمد(١٠٠) | الرسوم                            |
|--------|------------------|-----------------------------------|
|        | ٤٤٤ مد حنطة      | حنطة وشعير في أنبار (مخازن)       |
|        | ۸۹۸ مد شعیر      | مدينة الخليل                      |
|        | ۱۳٤ مد حنطة      | قرية نعليا(١١١)في ناحية الخليل    |
|        | ۱۰۰ شعیر         |                                   |
|        | ۷۰ حنطة          | قرية المزرعة <sup>(۱۲)</sup>      |
|        | ٦٢ شعير          |                                   |
|        | ٠٤ حنطة          | قرية تبنا                         |
|        | ٤٠ شعير          |                                   |
|        | ٧٠ حنطة          | ما هو بحاصله في قرية جمالا(١٣)    |
|        | ۲۱ شعیر          | أريحا الغور ( <sup>١٤)</sup>      |
|        | ٠٧مد حنطة        | قرية <i>جف</i> نا <sup>(١٥)</sup> |
|        | ۱۱مد ونصف شعير   |                                   |
|        | ۲۱۰۰ مد حنطة     | قرية بيت نتيف (١٦)                |
|        | ۳۵۰ مد شعیرا     |                                   |
|        | ۷۲۲ غرش          | مقاطعة على محصول زيت القرى(١٧)    |
|        |                  | الجارية في خاص الباشا             |
|        |                  |                                   |

۱۰ المد: يبلغ وزنه۸۷۵،۷۷۷کغم، فالترهنس، المكاييل والأوزان الإسلامية وما يعادلها في النظام المتري،
 ترجمة كامل العسلي، عمان۱۹۷۰م، ص ۷۶.

<sup>11-</sup> نعليا: تقع غرب الخليل، لواء القدس من دفتر مفصل لواء صفد وغزة والقدس الشريف، دفتر تحرير (٤٢٧.T.D)، دراسة تحليلية للنص العثماني وترجمته إلى العربية مع الشروحات الإيضاحية محمد عدنان البخيت ونوفان رجا السوارية، عمان، ١٤٢٦هـ/ ٢٠٠٥م، ص٢٠٢٣.

١٢ - المزرعة: تقع شمال غرب رام الله، الدباغ، بلادنا، ج٨، ق٢، ص٢٧٣.

١٣- جمالا: تقع شمال غرب رام الله وهي من قرى بني زيد، الدباغ، بلادنا، ج٨، ق٢، ص٣١١.

<sup>14-</sup> أريحا: مدينة فلسطينية تقع شرق القدس في الغور، ينظر: البخيت، محمد عدنان، دراسات في تاريخ بلاد الشام فلسطين، أمانة عمان، ١٤٨هـ / ٢٠٠٧م، ص٢٤٣هـ / ٢٨٥.

١٥- جفنا: تقع شمال مدينة رام الله، الدباغ، بلادنا، ج٨، ص٣٢٤.

١٦- بيت نتيف: تقع شمال غرب الخليل، سجل القدس١٤٦، ح١، ١٧ شوال١٠٦١هـ/ ٥ آب ١٦٥١م، ص٢٦؟ الموسوعة الفلسطينية، م١، ص٢٦٤؛ أبو حمود، قسطنطين نقولا، معجم أسماء المواقع الجغرافية في فلسطين، القدس، ١٩٨٤م.، ص٣٦٣.

۱۷ - القرى هي: بيت اللو، جمالًا، دير أبو مشعل، كفر مالك، تبنا، جفنا، سجل القدس١٤٧، ح٢، ٤٣ رمضان ١٦٥هـ / ٢٨ تموز ١٦٥٧م، ص٤١٧.

# وَقْفُ النُّقود:

كانَ موضوعُ وَقْفِ النُّقودِ مَيدَانًا عَرْضِيًا تَبارزَتْ فيه أقلامُ المُشَرِّعينَ في العصرِ الإسلاميِّ، فقد انقسمَ رَجالُ الفقه والإفتاء بينَ مُؤيِّد ومُعارض له، حتَّى أصبحَ دارجاً في بلاد كثيرة من البلاد الإسلاميَّة، لاسيَّما في العصرِ العثمانيِّ بعدَ أَنْ أَجازَهُ مشايخُ المذهبِ الحَنفيِّ، ومنهم: زُفَرُ بنُ هُذيل تلميذُ أبي حنيفة (١١٠)، وقال تلميذُهُ محمدُ بنُ عبد الله الأنصاريِّ بمثل ذلك، ومَفادُ رأيهما إذا سألَ سائلٌ عن جَوازِ وَقْفِ النُّقود، أَنَّ المبلغ النَّقديَّ يُدفعُ لإجراءِ المُضاربة به، وَفْقَ الشَّرْع على أَنْ تُحْبَسَ الأصولُ وتُصرَفَ الأرباحُ على المؤسَّساتِ الموقوفة عليها، مَعَ التَّاكيد والتَّشديد على بعدها عن الرِّبا كونُها أقربَ ما تكونُ بمثل هذه الحَالاتِ إلى الرِّبا، لذلك كَانَ الحرْصُ عَلى تذكيرِ الواقفِ والقائمينَ عَلى الوَقْفِ أن يبتعدوا عَنِ الرِّبا، لذلك كَانَ الحرْصُ عَلى تذكيرِ الواقفِ والقائمينَ عَلى الوَقْفِ أن يبتعدوا عَنِ الرِّبا، بأيِّ شكل كانَ (١٩٠٠).

وَمِنْ مَشَايِخِ المَّذُهِ الْحَنَفِيِّ الَّذِينَ أَفْتَوْا بِوَقْفِ النُّقودِ: الشَّيخُ أبو السُّعودِ الَّذِي عَاشَ في القرنِ التَّاسِعِ الهِجْرِيِّ، الخامسَ عَشرَ الميلاديِّ، فقد سارَ عَلى طَريقِ أساتذته بالمذهب - زُفَرَ أفندي ومحمد الأنصاريِّ - مصنفاً رسالة بالفقه تُوضِّحُ فكرَهُ ورأيّهُ في وَقْفِ النُّقودِ (٢٠)، حتَّى أصبحَ هذا القولُ معمولاً به، لاسيَّما في القرنِ السادسَ عشرَ وما يليه، فقد حَفِظَتْ لنا ثنايا السِّجِلاتِ الشَرعيَّةِ في في القرنِ السادسَ عشرَ وما يليه، فقد حَفِظَتْ لنا ثنايا السِّجِلاتِ الشَرعيَّةِ في

حول وقف النقد ينظر: العاني، أسامة عبد المجيد، إزالة الوهم عن وقف النقد والسهم، دار الميمان للنشر، الرياض، ٢٠١١؛ ابن عابدين، محمد أمين بن عمر (١٢٥٢هـ/ ١٨٣٦م)، رد المختار شرح تنوير الأبصار، دار إحياء التراث العربي، بيروت(ب، ت)، ج٤، ص٢٦٢/ الأرناؤوط، محمد، دلالات وقف النقود في القدس خلال الحكم العثماني، مجلة الأوقاف، الكويت، عدد٩، ١٤٢٦هـ/ ٢٠٠٥م، ص٣٣-٧٤.

القيرواني، أبو محمد بن فراموز (ت٥٨٥هـ/ ١٤٨٠م) النوادر والزيادات على ما في المدونة من غيرها من الأمهات، تحقيق محمد حجي وآخرون، دار الغرب الإسلامي، الرباط، ٢٠٠٠م، ج١٢، ص٨٤؛
 ابن نجم، زين الدين بن إبراهيم (٩٧٠هـ/)، البحر الرائق شرح كنز الدقائق، دار الكتاب الإسلامي، ط٢، (ب، ت)، ج٥، ص٢١٩.

٢٠ أبو السعود، محمد بن محمد بن العمادي الحنفي (ت٩٨٦هـ / ١٥٧٤م)، رسالة في جواز وقف النقود،
 تحقيق أبي الاشبال صغير أحمد، دار ابن حزم، بيروت (١٤١٧هـ / ١٩٩٦م)، ص٨-١٣٠.

محكمة القدس عدداً كبيراً منْ هَذه العُقود الوَقْفيَّة، وَجَّهَ رَيْعَها لمؤسَّسات خيريَّة في القُدس الشَّريف، وعَلَى وَجُه الخُصوص المسجدُ الأقصى الشَّريفُ (٢١)، حَتَّى كانَ لَها أثرُ في هَذه المُؤسَّسات بَعدَ أَنْ رُفِدَتْ بمصادرَ ماليَّة جديدة ونوعيَّة تختلفُ عَنِ الأوقاف التَّقليديَّة مِنْ عَقارات ودُور ومزارع، كما أنَّها سَاعَدتْ في تفعيل الحَياة الاقتصاديَّة والاجتماعيَّة في اللَّذن الإسلاميَّة بعدَ أَنْ تَمَّ ضَخُّ مبالغَ ماليَّة في الأسواقِ للمُضاربة، فهي قد وَفَرَتْ فُرَصاً للعملِ مَنْ بَيْع وشراء مِنْ جِهة، وأحدثَتْ مَصادرَ جَديدة للأوقافِ الخيريَّة مِنْ جِهة أُخرى (٢٢).

# دِراسةٌ في وَقْفِيّاتِهِ:

وُجِّهَتْ وَقْفيّاتُ يوسفَ باشا إلى المسجد الأقصى والمسجد الإبرَاهيميّ، وحتَّى نَقِفَ عَليها بِشَكْلٍ دَقيقٍ، فَتَرْغَبُ الدِّراسةُ عَرْضَ هَذِهِ الوَقْفيّاتِ مِنْ خِلالِ الجَدوَل الآتى:

| المصدر               | جهة الإنفاق                                                       | الوقف  | الرقم |
|----------------------|-------------------------------------------------------------------|--------|-------|
| سجل القدس ١٤٥، ص٣٢٤  | قراءة القرآن وإسراج قناديل في قبة الصخرة                          | ۹۵غرش  | ١     |
| سجل القدس ١٤٥، ص٣٦٢. | لؤذني قبة الصخرة ولخدمة سبيل شعلان                                | ۱۳۰غرش | ۲     |
| سجل القدس ١٤٥، ص ٣٧١ | قراءة القرآن وإسراج قناديل في قبة الصخرة                          | ٦٠غرش  | ٣     |
| سجل القدس ١٤٥، ص٧٥٥  | قراءة القرآن وإسراج مراقد الأنبياء في الحرم<br>الإبراهيمي بالخليل | ۸۰غرش  | ٤     |

٢١ الأرناؤوط، محمد، تطور وقف النقود في العصر العثماني، نموذج مفصل من مدينة القدس في مطلع
 العهد العثماني، ق٢، مجلة دراسات العلوم الإنسانية والاجتماعية، عدد٣، ١٩٩٢م، ص٣٦-٤٤.

٢٢- الأرناؤوط، محمد، وقف النقود في القدس في بداية الحكم العثماني نظرة في مساهمة المرأة خلال
 ٢٤- ١٩٩٩ - ١٠٥١هـ / ١٠٥٩ - ١٦٤٢م، المؤتمر الدولي السابع لتاريخ بلاد الشام ١٤٢٧هـ / ٢٠٠٦م، م٣، فلسطين، تحرير محمد عدنان البخيت، منشورات لجنة تاريخ بلاد الشام، الجامعة الأردنية، عمان، ١٤٢٩هـ / ٢٠٠٨م، ص ١٤٥٥ - ١٥٣.

يكشفُ هذا الجدولُ عنْ أربعة عقود جميعَها أوقفَها يوسفُ باشا، ثلاثة منها مُوجَّهةٌ للمسجد الأقصى، وتحديداً قُبَّةَ الصخرة المُشرَّفة، أمّا الرابعُ فهو مخصَّصُ لحرم السَّيِّد الخليل، كما، وُجِدَ أَنَّ تاريخَ العقود كانَ في سنة واحدة خلالَ حُكم يوسفَ باشا (١٦٠١هـ/ ١٦٥١م)، واللافتُ أيضاً، أنَّ العقود كانتُ جميعُها بوكالة عَنِ الباشا، أيْ أنَّ الباشا وكلّ مِنْ طَرَفهِ مَنْ يُتَمِّمُ إجراءاتِ الوَقْفِ بالوجهِ الشَّرعيِّ.

وَمَا يَظهِرُ فِي الحِجَجِ أَنَّ جميعَ العقود كَانَ بِالغُروشِ الأسديَّة (٢٢)، مَعَ الإشارة الى ما يُعادلُها في ذَلكَ الوقت منَ القطعة المصريَّة (٢٤) الفضيَّة، والغُروشُ هذه عُملةٌ هولنديَّةٌ كانتْ مُستعملةً بشكل كبير بعدَ أَنْ أَخَذَتُ مِصداقيَّةً في البلادِ الإسلاميَّة، أمّا الأسديَّةُ فلوجود صورة أَسد عليها.

وما يَظهرُ في هذه الوَقْفيّات أيضاً، أنها مُتقاربة المَضامين، فجميعُها مُوجّهة لإمَام لقراءة القرآن أو لإنارة الحَرَميْن الشَّريفيْن (الحَرَم القُدسيِّ والإبراهيميِّ)، إنَّ هَدًا الحالَ كانَ عامًا في ذَلكَ العَصْر، فقد حَرَصَ أصحابُ الوَقْفيّات أو مَنْ لَه رغْبَة في وَقْف نُقود أو عقارات أنْ تَكُونَ مُوجَّهة لهذَيْن الحَرَميْن، لذَلكَ، ليسَ منْ سبيل الصُّدفة أنْ يكونَ لهما أكبرُ الأوقاف في فلسطينَ، فَفي ضَوْء المكانة الدِّينيَّة الرَّفيعة التي حَظيا بها، وارْتباطهما الوثيق بعقيدة المُسلمينَ، منْ خلال الآيات القرآنيّة والأحاديث النَّبويّة التي تُظهرُ عِظَمَ أَجْرِ مَنْ يَعملُ في بَذْل أمواله في سبيل إبقائهما عامرَيْن بالمسلمينَ.

٢٣ الغرش الأسدي: كان يساوي ٣٠ قطعة مصرية، ومن القطع الشامية ٨٠ قطعة، ومن القطع الذهبية قطعة ونصف، كذلك كان من أنواع الغروش التي كانت معروفة الغروش العددية إذ إن كل غرش ونصف عددي يساوي غرشا أسديا أو ٣٠ قطعة مصرية، وعرف أيضا غرش الريال خاصة مع بدايات القرن الثامن عشر، سجل القدس ١٩٩، ٦ جمادى الأولى ١١١٠هـ/ ١٠ تشرين ثاني ١٦٩٨م، ص١٩٨ العارف، المفصل في تاريخ القدس، ص ٣٣٧-٣٣٨.

۲۲- قطعة مصرية: نقد نحاسي ضرب في مصر، كل ٤٠ قطعة مصرية تساوي غرش أسدي، سجل القدس١٥٧،
 ح٢، أوائل رجب ١٠٧٠هـ/ ١٦٦٠م، ص٨٩؛ العارف، المفصل، ص٨٣٣؛ ياموك، شوكت، التاريخ
 المالي للدولة العثمانية، تعريب: عبد اللطيف الحارس، دار المدار الإسلامي، ٢٠٠٥م، ص٢٩٤-٢٩٦.

والأمرُ الآخرُ الَّذي يَظْهَرُ في هَذهِ العُقودِ أَنَّها مُوجَّهةٌ لإنارةِ الحَرَميْنِ، وهَذا مَا كَانَ لِيكونَ لولا مَا وَرَدَ مِنْ حَديثَ عَنْ سَيدنا مُحمد – صَلَّى اللهُ عَليه وسَلَّمَ اللهِ عَلَى أَشْر إلَى اللهُ عَلَيه وسَلَّم يُسْهِمُ في ذلكَ مِنَ المسلَمينَ، وقد تَصدَّرتْ كلُّ وثيقة منَ الوثائق الأربعة نَصَّ هذا الحديث، إذ دَأَب المسلمونَ في وقت مُبكّر على بَعث ما يَلزمُ المسجد الأقصى الإنارته من زيت وقناديل وثُريّات، وما وُجودُ بئر زيتَ في المسجد الأقصى إلا خيرُ دَليل على ذلكَ، أمّا القناديلُ فقد وُجدَ في المسجد الأقصى عددٌ كبيرٌ كانتْ أشارتْ بعضُ الوثائق إلى أنَّ عَدَدها في هذا العصر وصَلَ إلى ١٥٠٠ قنديل مُوزَّعةً في جميع أرجاء الحَرَم القُدسيِّ الشَّريف، منها ٢٠٠ في الصخرة و٠٠٥ في المسجد الأقصى (١٥٠٠ في المسجد الأقصى (١٥٠٠ أين هذا العدد الكبيرَ ما هو إلا دليلُ على حُبِّ المسلمينَ عُله على مُن خلال إنارته حتَّى يَبقى منارةً للإسلام عامراً إلى يوم الدِّينِ، ولعلَّ هذا الاهتمامَ، كما وَرَدَ في بعض المصادر، جاءَ من باب حرْصِ على على عيه، وعَدَم التَّفريط به، كما حَصَلَ في الحُروبِ الصَّليبيَّة، فبعدَ تَحريرِه وأَعْينُ المسلمينَ عليه، وعَدَم التَّفريط به، كما حَصَلَ في الحُروبِ الصَّليبيَّة، فبعدَ تَحريرِه وأَعْينُ المسلمينَ مُحْدقةٌ عليه، لم تَغَفلْ عنهُ البَّةَ.

والأمرُ الآخرُ الذي يَظهرُ في هذه الوثائقِ التَّشابُهُ في المُقدِّمة وخَواتيمها، فقد اسْتهلَّتْ جميعُها بِخُطبة تُوضِّحُ أهمِّيَّةَ الوَقْف وثواب فاعليه، والحَضِّ عليه مُدَعَّمةً بايات القرآن الكريم والأحاديث الشريفة، أمَّا خواتيمُ الوثائق فقد ظَهرَ فيها مُرافَعة في مَشروعيَّة وَقْف النَّقود، فبعد أنْ يُبرَمُ عَقْدُ الوَقْف يَطلبُ الواقفُ منَ القاضي الحُكْم بمشروعيَّة هذا الوقف مُعتمداً على الشَّواهد الفقهيَّة التي أجازتُ مثلَ هذا النوع من الوقف، وقد هَدَف الواقفُ من ذلك حَتَّى لا يَأتي أحدُ وينقلبُ على الوقفُ، فَمعروفُ في الشَّرْعِ الإسلاميِّ أنَّ أية قضيَّة يَحْكُمُ بها القاضي تُصبحُ الوقف، فَم القاضي تُصبحُ

٢٥- سجل القدس ١٥١، ذو القعدة ١٦٠٦هـ / ١١ / ١٦٥٦م، ص ٤٣٨.

نافذةً لا يَجوزُ الرُّجوعُ عنها أو تَبديلُها، أو حتَّى إعادةُ النَّظرِ بِمِشروعِيَّتِها، حيثُ لا حُكْمَ بعدَ صُدورِ الحُكْم إلا بشروطٍ.

كذلكَ، وُجِدَ أَنَّ الوَقْفَ مُوجَّةُ في حالِ تَعَذُّرِ إِنفاقه على ما حُدِّدَ إلى الفُقراءِ والمساكينِ أينَما والمُجاورينَ في القُدسِ الشَّريفِ، ومِنْ ثَمَّ إلَى الفُقراءِ والمساكينِ أينَما كانوا.

تَساوتْ جميعُ الوَقْفيّاتِ بخصوصِ نِسبةِ المُرابِحةِ المسموحِ بها شَرْعاً، والتي كانتْ ١٥٪، على أنْ لا تَزيدَ على ذلكَ؛ حَتَّى لا يَدخلَ على المَالِ أرباحُ أقربُ ما تكونُ إلى الرِّبا.

ويَظهرُ في الوَقْفيّة أَنَّ الواقفَ فَرَضَ نظاماً إداريّاً دقيقاً من خلالِ الشُّروطِ التي وَضَعَها على المُوظَّفينَ والخُدّامِ للوَقْف، حيثُ بَيَّنَ الشُّروطَ بشكلٍ دقيقٍ، وحَدَّدَ الأجورَ لهم بما لا يَتعارضُ ومَصلحةَ الوَقْفِ.

كَما وَضَعَ شروطاً على المُتولِّي الالتزامُ بها؛ حتَّى لا يَضيعَ مالُ الوَقْف، وهي: أَنَّ المُرابِحَ في المال عليه أَنْ يأخذَ الرُهونَ التي تَضمنُ له المالَ على أَنْ تكونَ الرَّهونُ كَيِّزَ الوُجود وملْكاً رسميًا للمُضارب، كذلكَ على المُتولِّي أَنْ يأخذَ الكُفلاءَ؛ لضمان سَداد القُروضِ في مَوعدها، وأَنْ يُضارِبَ المُتولِّي على الوَقْف مَعَ أَشخاص مشهود لهم بالصِّدق والأمانة والاستقامة والقُدرة على سَداد القُروضِ في مَوعدها، وأَنْ يُضارِبَ المُتولِّي على الوَقْف مَع أَشخاص مشهود لهم بالصِّدق والأمانة والاستقامة والقُدرة على سَداد القُروضِ في مَوْعدها، كَما عليه تَسجيلُ ذلكَ في سجلات القُدس لعد مَضياع الوَقْف، وقد أَنْ المُتولِّي على الوَقْف كانَ شَرَعَ في المُضاربة بالمال بعد أَنْ يَتَسَلَّمَهُ مُباشرةً، وجاءَ في الحجَّة التالية ما يَفيدُ تَنفيذَ المُتولِّي لشروط الواقف يوسف باشا في المُضاربة بالمال المُوقوف: ﴿ تَرَتَّبَ، لَجِهَة وَقْف حَضْرة أَمير الأمراء الكَبارِ كبيرِ الكُبراء الفَخام حَضْرة يوسف باشا مُحافظ القُدس الشَّريف وكافلِ الكَبارِ الحَلَبِيَّةِ سابقاً المُوقوف على مُؤذِّني الصَّخرة المُشَرَّفة ومَصالح المُجاورينَ الدِّيارِ الحَلَبِيَّةِ سابقاً المُوقوف على مُؤذِّني الصَّخرة المُشَرَّفة ومَصالح المُجاورينَ الدَّيارِ الحَلْبَةِ سابقاً المُوقوف على مُؤذِّني الصَّخرة المُشَرَّفة ومَصالح المُجاورينَ

لَسُطَبَتِهِ التي أنشأها في المسجد الأقصى الشَّريف بالجهة الشَّمالية بمُوجب كتاب الوَقْفَ السَّابق على تاريخه، بمُباشرة المُتولِّي على ذلكُ هو فَحْرُ الأفاضلِ الشَّيخُ صالحُ بنُ المرحوم الشَّيخ عَبد الرَّزَاق بن غَضية نائب النّاظر بالحَرَم الشَّريف في ذمَّة فخر الأعيان عُمْدة أولي الفَّرْ والشَّأْنُ علي بك ألاي (٢٦) بك بالقُدس الشَّريف، مَبلَغٌ قَدْرُهُ مَائةُ غرَش واحدة وثلاثونَ غرشاً قبَضَها بالحَضْرة أصلاً، وهي جميعُ أصل مال الوَقْفَ المُوقوف من قبَل حَضرة الباشا بمُوجب كتاب وقْفه، وثَمَنُ جوُحة خَضراء بسجاف كَمْخ مُخَيطة تسعة عَشْرَ غرشاً ونصْفُ غرْش، وابتاعها المُشيِّ سَنة منْ غُرَّة شهر تاريخه، ورَهْنُ على ذلك تَحت يَد المُتولِّي المَذكور جَميعُ اللّارِ القائمة البناءُ بالقُدس الشَّريف بسَفْل دَرَج المُوله (٢٧٠) المشتملة على منافع ومَرافق وحُقوق شَرْعية، حَدُّها قبْلةُ الطَّريق السّالك وتمامهُ دارُ وقْف الشَّيخ أحمد ورَثَة الحاج يحيى السَّلموني، رَهْناً شَرْعياً مُسَلماً تَسْليماً، مُعارُ إلى الانْتفاع، مَعَ ورَثَة الحاج يحيى السَّلموني، رَهْناً شَرْعياً مُسَلماً تَسْليماً، مُعارُ إلى الانْتفاع، مَعَ ورَثَة الحاج يحيى السَّلموني، رَهْناً شَرْعياً مُسَلماً تَسْليماً، مُعارُ إلى الانْتفاع، مَعَ ورَثَة الحاج يحيى السَّلموني، رَهْناً شَرْعياً مُسَلماً تَسْليماً، مُعارُ إلى الانْتفاع، مَعَ بَعَاء الرَّهن عليه أحكامُه الجارية في ملْكه بموجب حجّة مُؤرَّخة في ثاني عشرَ شهرِ بقادى الآخرة لِسنة خمس وخمسينَ وألف (٢٠٨)».

أخيراً، تُظْهِرُ الحِجَجُ والوَثائقُ اللاحقةُ أَنَّ الوَقْفَ بَقِيَ عامراً بعدَ أَنْ كَانَ يَتِمُّ إِجِراءُ المُعاملةِ الشَّرْعِيةُ على مالِ الوَقْفِ داخلَ المُحكمةِ، ومنْ ثَمَّ يَتِمُّ عَقْدُ حِجَّةٍ فيها كَمُستند لِعَدَم ضَياع مالِ الوَقْفِ، ومنْ هذهِ المُعاملاتِ:

قَبَضَ مُتولِّي الوَقْفِ الشَّيخُ صالحٌ شيخُ الحَرَم مُستحقاتِ وَقْفِ يوسفَ باشا

٢٦- ألاي بك: كلمة تركية تعني قائد الفوج من العسكر في اللواء، اليعقوب، محمد سليم، ناحية القدس الشريف في القرن العاشر الهجري / السادس عشر الميلادي، ج٢،ط١ البنك الأهلي الأردني، عمان ١٩٩٩ م.، ج٢،ص٢١٢.

٢٧- درج المولة في محلة باب العمود في القدس، سجل القدس١٤٤، ج٢، ١٦جمادي الأولى
 ١٠٦٠هـ/ ١٧أيار ١٦٥٠م، ص٤٧.

۲۸ - سجل القدس ۱٤٥، حجة ٥، ٧جمادي الثانية ١٠٦١هـ، ص٤٣٨.

مُحافظ القُدسِ المَوقوفِ على الثُّريّا في الصَّخرة والأجزاءِ الشَّريفةِ، الَّتي كانتْ في ذِمَّةِ ميخائيلَ ولدِ يوسفَ الحدّادِ، غُروش. (٢٩)

قَبَضَ مُستحقات لوَقْف يوسفَ باشا مُحافظ القُدسِ المَوقوف على الثُّريّا في الصَّخرة والأجزاء الشُّريف، بمباشرة مُتَولّيه الشَّيخُ صَالحُ شيخُ الحَرَمِ في ذِمَّة صالح ولدِ سالم، غُروش، وقد رَهَنَ بيتاً في مَحِلَّة النَّصارَى. (٣٠)

تَرَتَّبَ لَوَقْف يوسفَ باشا المَوقوفِ على شُعَلِ القِنديلِ بَمَغارةِ الجامعِ الخليليِّ، عُباشرةِ مُتولِّيهِ الشَّيخُ صالحُ شيخُ الحَرَمِ القُدسيِّ في ذِمَّةَ مُحيي الدِّينِ بنِ السَّيِّدِ مُحمدٍ الجُعبيِّ، غروشُ، وثَمَنُ خاتَم ذَهَبٍ. (٢١)

# محتوى العقود:

# العَقْدُ الأوَّلُ:

# ما يَظهرُ في هذا العَقْد:

- أُبْرِ مَ هذا العَقدِ منْ خلالِ وَكيلِ الباشا وهو حافظٌ أفندي بنُ محمو د (٣٢٠ كاتبِ ديوانِ الباشا، وقدْ لُوحِظُ أنَّ الوكالةَ كانتْ رَسميَّةً قانونيَّةً بِشَهادةِ الشُّهودِ.
- تَمَّ تَعيينُ الشَّيخِ صالحِ بنِ غضية متوليّاً على الوَقْف، وكذلكَ تَعيينُ كُلِّ مِنَ الشَّيخِ أبي بكرَ النّابلسيِّ والشَّيخِ محمد بن جمعة في وظيفة قراءة القُرآنِ في الصَّخَرَة مَعَ تَخصيصِ أَجْرٍ سَنَوِيً لهما، يَتَكَفَّلُ الْمُتُولِّي بِدَفَعِهما مِنْ رِبْحِ مالِ الوَقْف.

۲۹ سجل القدس ١٤٩،٤ جمادي الأولى ١٠٦٤هـ / ٣٣ / ٣ / ١٦٥٤ م، ص١٤٧.

٣٠- سجل القدس ١٤٩، عجمادي الأولى ١٠٦٤هـ / ٢٤ / ٣ / ١٦٥٤ م، ص١٤٧.

٣١ - سجل القدس ١٤٩، ح١، ٢٥ شعبان ١٠٦٤هـ / ١١ / ٧ / ١٦٥٤م، ص ٣٢٤.

٣٢- سجل القدس ١٤٦، حجة ٨، ص٦٥.

- تَكْشَفُ هذه الوَثيقةُ عَنْ حَبْس مَبْلَغ نَقْدِي قَدْرُهُ ٩٥غرشاً على إِنارَةِ مَغارة الصَّخْرَةِ اللَّشَرَّفة عَبْرَ شِراءِ الزَّيْتِ وَأُجْرَةً خُدّامِ الإِنارَةِ، كَما خُصِّصَ جُزْءً الصَّخْرَةِ اللَّشَرَّفة عَبْرَ شِراءِ الزَّيْتِ وَأُجْرَةً خُدّامِ الإِنارَةِ، كَما خُصِّصَ جُزْءً الْخَرَةِ مُتولِي الوَقْفِ. آخَرُ مِنْ رِبْحِ الوَقْفِ أُجْرَةً قِراءةِ القُرآنِ، فَضْلاً عَنْ أُجْرَةٍ مُتولِي الوَقْفِ.

## العقد الثانى:

عقدت هذه الحجةُ من خلالِ وكيلِ الباشا حافظ أفندي بن محمود، وقد وجِّهت أرباح الوقف البالغ قدره ١٣٠ غرشا لمؤذني الصخرة الشريفة وكذلك لخادم السبيلِ الكائن قربَ المسطبةِ التي أنشأها يوسفُ باشا غَربَ قبَّة الصخرة، وكذلك خصص منها أجرةُ لمتولّي هذا الوقف وهو - حسبَ نصِّ الوقفيّة - الشيخ صالح بن عبد الرزاق بن غضية نائب ناظر الحرم الشريف القدسيّ.

#### العقد الثالث:

يظهرُ أنَّ العَقْدَ أَبْرِمَ بِوَساطةٍ وكيلِ الباشا بكير بن عبدي، وأفادَ أنَّ الوقفَ موجَّه لإسراج قناديل الصخرة عند -ما يعرفُ- بمكان قَدَم الرسول عليه السلام وكذلك يصرفُ للشيخ محمود بن محمد النابلسي أُجرة قراءة القرآن في قُبة الصخرة، وكذلك أجرة المتولي الشيخ صالح بن غضية.

والملاحظُ في هذا العقدُ أنَ يوسف باشا أوقفَ هذه النّقودَ على الثّريا التي أوقفها مصطفى كتخدا (نائب) الجُند الانكشارية في اسطنبول، وقد أظهرت الحُبجَ اللاحقاتُ معاملات هذا الوقف ومنها: «يُرتَّب لجهة وقف مصطفى كتخدا الموقوفُ من قبَلِ أميرُ الأمراءِ الكرام كبير الكبراءِ الفخام يوسفُ باشا مُحافظُ القُدس الشريفَ حالاً بمباشرة مُتوليه مولانا الشّيخ صالح نائبَ الناظر في ذمَّة مولانا الشيخ أبي الفضل بن الشيخ صالح الدجاني مبلغٌ قدرُهُ عشرة غروش أسدية صحاحاً قبضها بالحضرة والمعاسنة القبض الشرعي، وثمن خاتم فضة بحجر أسدية صحاحاً قبضها بالحضرة والمعاسنة القبض الشرعي، وثمن خاتم فضة بحجر

معدن غرش ونصف غرش، ابتاعها لمضي سنة من غرة رجب سنة تاريخه، وحَضَرَ مولانًا الشيخ مصطفى الدجاني وكَفِلَهُ في جمّيعِ المَبلغِ في المالِ والذمّةِ (٣٣)».

# العقد الرابع:

تكشفُ هذه الوثيقةُ عن تَوجه أوقاف يوسف باشا هذه المَرة للحرم الخَليلي، فقد أبرم القاضي حافظ أفندي بن محمود عَقْدَ الوَقْف بالوَكَالة عن البَّاشا، موضّحاً في ثنايا العقد المبلغ ونسبة الربح المتاحة، على أن يوجّه الربّح لإسراج القنديل الذي وضَعَه البَّاشا في الحَرم عند مَرقد الأنبياء –عليهم السلام – وكَذَلكَ تخصيص أجُرة سنوية للشيخ إبراهيم المَرواني –أحد مشايخ الحَرم الإبراهيمي مقابل قراءة القرآن الكريم، ومبلغ آخر لخدّام السّرداب في الحرم، وهم: الشيخ عبد القادر بن مسودة والشيخ علي بن المحتسب والشيخ عبد الرزاق بن الحجة والشيخ محمد بن أبي الوفا، كما خصص أجرة لصالح بن غضية مُقابل خدمته وظيفة التَولية على الوقف.

وللتَّعريفِ بالسردابِ الخليلي -على حد وصف الحجة - فهو كهفُّ به قبورُ سَيدنا إبراهيم وزوجاتِه وأُولاده وأحفاده، وهو يقعُ داخل المسجد الإبراهيمي (٣٤).

ونظراً لتَشابه مضامين الحجج اكتَفَتِ الدِّراسة عَرض عقدٍ من عقود الوقف الأربعة موضوع الدراسة.

«الحمّدُ لله الذي مَن عَلى مَن وقف بِبابِه بِقَبلِ الْمُرَادِ والحج، وصَدَّ مَن فَصل باب كَرَمِه مِن العِبادِ، وألهَم خَلقَه فِعْل الخَير وأزَاد، والصَّلاة والسّلام على سيدنا محمد نبي الأوقات والمُعجزات وعلى آله وصحبه الأماجد الّذين أبرَزوا الأحكام

٣٣- سجل القدس ١٤٥، حجة ٩، ٢٦ جمادي الثانية ١٠٦١هـ، ص ٤٥١.

٣٤- العليمي، مجير الدين (ت٩٢٨هـ/ ١٥٢١م)، الأنس الجليل بتاريخ القدس والخليل، ج٢، مكتبة دنديس، الخليل، ١٩٩٩م، ج١، ص١٢١، إحشيش، باسم، ناحية الخليل في القرن السادس عشر، رسالة ماجستير غير منشورة، جامعة النجاح الوطنية، نابلس، ٢٠٠٠م،

والعلوم من مَعدَن الدَّقائق والرَّسُوم، وراقَبوا في مُباشَرة أمُور الْمسلمين خَفي الألطَاف، صَلاةً لا يُستَقصَى عَدَدها ولا يَنتَهى بَدَدها ويُضاعَفُ لقائمها جَزيل الثَواب، وتُوفيه أَجْرَهُ يَومَ التَّنَاد يَوم لا يخلف الله الميعاد، وسلم تسليماً كثيراً، وبعد، فإنَ أولى ما يَدّخره العبدُ ليوم تَشخَصُ فيه الأبصارُ الصّدَقَة الجَارية على مَمر الدُّهور والأعصَار لاسيَّما صَدَقاتُ الأوقَافِ الَّتي يَعدلُ كُل جُزء من ثُوابها جَبِّل أَحُد أوقافاً، ولمَّا عَلمَ حَضرةُ أمير الأمراء الكرام كبير الكبراء الفخام صحاب المجد والدولة والاحترام ساحب أذيال الوقار والاحتشام المختص بمزيد عناية الملك العلام كهف الملة الزاهرة مؤتمن الدولة الباهرة سالك مسالك الصدق والعدالة ناهج مناهج الشجاعة والبسالة الأسد الأسد والبطل الأشد مولانا يوسفُ بّاشا كَافل الدّيار الحَلبية سابقا والمُحافظ بالقدس الشريفَ- دام ُله العز والتشريف- ما وُعدَ اللهُ به المُحسنينَ واعَدَهُ من جَزيل الْأَجر للمُتَصَدقينَ، رَغبَ أَنْ يَنتَظَمَ في سلك المُتصدقينَ ليَسير مَعهم، وأحَبَ أَنَّ يكونَ من المُحسنينَ ليلحقَ بهِم ويَكُونَ منهم، فاجْتَهَدَ في عَمَل عمل يُلبسهُ في الجَنَةِ الحُلَل الفاخرة ويَتَّقي بها لَهيبَ النار الحارَة، معتمداً على قُوله- صلى الله عليه وسلم- اتَّقوا النَّار ولو بشق تَمرة، حَضرَ مَجلسَ الشُّرع الشُّريف الوكيلَ الشُّرعي عن قبل حَضرة يوسف بأشا- المُومى إليه- هو فخرُ الأماثل والأعيان عمدةُ أولى الفخر والشأن حافظ أفندي بن المرحوم فخرُ الأكابر والأماجد محمود بشه، وأشهدَ عَليه بالوكالة أنه وَقْفَ وَحَبَسَ وَتَصَدَقَ وأَبَّدَ ما هو جار في ملك مُوكله- المومي إليه- ومن خَالصَ ماله وذلك جَميعَ المبلغ النّقد وقدره تُمانون غرشا أسديا، يَعدل كل غرش ثَلاثون قطعة مصرية، جارية فَي مُعاملة يوم تاريخه، وَقْفاً صحيحاً شرعياً وَحبساً صَريحاً مَرعياً لا يَنمَحي اسمه ولا يَندَرسُ رَسمه ولا يَضيعُ عند الله ثُوابَه وأجْرَه، بل كُلما مرَّ عليه زمانٌ أكَّدَه وحيثُما أتى عليه دَهرٌ وأوانٌ أطَّده وأخلَده، يَجرى الحالُ على ذلك كَذلك أبد الآبدينَ ودَهرَ الداهرينَ إلى أن يَرث اللهَ الأرضَ ومَنْ عليها

وهو خيرُ الوارثينَ، أنشأ الوَكيلُ وَقْفَ مُوكلَه هذا على جهَة بر عيَّنَها ومَصَّارفَ خير بيِّنها، وهيَ: أن الْمُتُولي على الوَقفِ يُعْامِلُ في المبلغ في كل سنةِ بالمُرابحةِ الشرعية، ويَجعَلُ كل عَشرة غُروش أحد عَشرَ غرشا ونصَف الغرَش، ويَتَّقى في ذلك شُبُهات الربا، فَيَكُونُ في كل سنة اثنا عَشَر غرشا، يَصرفُ المُتَولى من ذلك لنفسه نَظيرَ خدمَة التِّولية غرشَين، ويَصُرفُ ثَمَنَ زَيت يُوضَعُ بالقنديل الَّذي عَلَّقَهُ حَضرَةُ الواقفِ بداخل السِرداب الكائن بحرم السّيدُ الخَليل - عليه صُلوات الملك الجليل- أربعة غروشُ، ولفخر الأتقياء والصَّالحين الشيخ إبراهيم المرواني أحد مشايخ الصوفية بالحرم الشريف أربعة غروش نظير قراءة جزء شريف صبيحة كل يوم بالحرم الشريف عَند السرداب الشريف، وإهداء ثواب ذلك في صحائفِ الواقفِ - اَلمشار إليه- ووالديه مُدةَ حياةِ الشيخ إبراهيم ثم من بعده لمن يَرَاهُ نَائبَ الشرع (٢٥) بمدينة السّيد الخُليل، ويَصرفُ لخُدّام السرداب الشّريف غرشين وهُم: الشيخ عبد القادر بن مسودة والشيخ على بن المحتسب والشيخ عبد الرزاق بن الحجة والشيخ محمد بن أبي الوفا سَوية بينَهُم مُدةَ حَياتَهم ثُم من بَعدهم لَمْن يَكونُ خادماً بالسرداب، وإذا تَعَذَرَ ذلك -والعياذ بالله تعالى- يُصرفُ على الفقراء والمساكين بمدينة السَّيدَ الخليل، وإذا تَعذَّرَ ذلك – والعياذ بالله تعالى– يُصرفُ على الفقراء والمساكين أينما كانوا وحَيثُما وجدُّوا، وشَرطُ الواقفَ الوَكيلِ المُرقُومِ في وَقف موكله -المشار إليه- شروطاً نصَّ عَلَيها فَوَجَبَ العَمَلُ بها والمَصيرُ إليها، ومنْها: أنَّهُ شَرَطَ التَّوْليَةَ على هذا الوَقْف لفَخْر الأفاضل المَكْرَمينَ مَوْلانا الشَّيْخ صالح نائِب النّاظر بِحَرَم القُدْس الشَّريفَ مُدَّةَ حَياتُه، ثُمَّ منْ بَعْده لَمْ يَراهُ القاضِّي بِالقُدْسِ الشُّريفَ، ومنْها أنَّ المُتَوَلِّي لا يَدْفَعُهُ لَذي شَوْكَة، ولا لَتَوَجِّه، ولا لَمْنْ يَصْعُبُ الْخَلاصُ مَنْهُ، وَمِنْهَا أَنَّهُ لا يُعامَلُ فيهِ إلَّا بِرَهْنِ قُوِيٍّ، وَكَفيل مالي،

٣٥- يذكر أن مدينة الخليل كانت تتبع قضاء القدس، أي أن القاضي في القدس كان يعين نائبا له في محكمة الخليل كما هو الحال في باقي مدن فلسطين(غزة والرملة والمجدل ونابلس وجنين)، سجل القدس١٦٦٢، ح٢، ١١محرم ١٠٧٣هـ / ٢٧آب١٦٦٢م، ص٢٩.

وَرَفْعُ الوَكيل يَدَهُ عَنِ المبلغ وسَلَّمَهُ للْمُتَوَلِّي المَرْقُوم، فَتَسَلَّمَهُ منْهُ باعْترافه بذلكَ الاعْتراف الشُّرْعيِّ، وَلَّمَا تُمَّ اَلوَقْفُ عَلى هذا الحال، وآلَ إلى هذا المنْوَال، اُدَّعَى الوَكيلُ بالوكالَة عَلى الْمَتُولِي المَرْقُوم قائلاً في تَقْرير دَعْواهُ عَلَيْه: بأنَّ وَقْفَ النُّقُود وما في ضُمُّنه منَ الشُّرُوط والقُيود غَيْرُ صَحيح، وطَلَبَ اسْترْداد الْمُبْلَغ منَ الْمُتَولِّي المَرْقُوم، فَعارَضَهُ المَتُولِّي بأنَّ وَقْفَ النُّقودَ، وَما في ضمْنه منَ الشُّرُوط والقُيود صَحيحٌ مَشْروعٌ عنْدَ الإمام الهُمام المُفْتَخر حَضْرَة الإمام زُفُرَ على رواية مُحمد ابن عبد الله الأنْصاريِّ -عليهما رَحْمَةُ الباري - وتَرَافَعَ في ذلكَ لَدَى مولانا وسَيِّدنا مُحَرِّر القَضَايا والأحْكام بالأحْكام الحاكم الشَّرْعيِّ المَوْلي مُصطفى أفَندي- المَوَقَع خَطُّهُ الْكُريمَ بأعالى نَظيرهَ دامَ فَضْلُّهُ وعُلاَّهُ - وطَلَبْا منْهُ الفَصْلَ في ذلكَ، فَلَمَّا تَأمَّلُ في كَلام الفَريقَيْن، وتَرَجَّحَ عنْدَهُ جانبُ البرِّ منَ البَيِّن لما عليْه العَمَلُ في زماننا وأمْرُ سُلْطانِنا، فَحَكَمَ بِصِحَّةِ الوَقْفِ عَلى روايةِ مَحمدِ الأنصَارِيِّ الْمَذكور حُكْماً شَرْعيّاً، ثُمَّ عَطَفَ الوَكيلُ الكَلامَ عَلى سِمَةِ آخِر في الخصام، وقالَ: هَبْ أَنَّ وَقْفَ النُّقود وما في ضِمْنِهِ مِنَ الشُّروطِ والقُيودِ صَحِّيحٌ عِنْدَ الإِمَامِ المَعْهود، لكنْ لا عَلَى وَجْهُ يُسَدُّ به بابُ الرُّأجوع لما أنَّ الصِّحَّةَ عَنْدَهُ تُفارقُ اللزُّومَ، واسْتَرَذَّتْ منَ الْمُتَوَلِّي مالً الوَقْفَ، فامْتَنَعَ الْمُتَوَلِّي عَنْ ذلكَ بناءً عَلى أَنَّ الصِّحَةَ في الوَقْف لا تُفارقُ اللُّزُومَ عنْدَ الإمامَيْن الهُمامَيْن الصَّدْرَيْنُ القُمْقامَيْن: الإمام يَعقوبَ أبي يوسفَ- حَماهُ الله تَعالى في الدّاريْن - الإمام الثَّاني، والإمام محمد بن حسن الشَّيْبانيِّ - عَلَيْهما رَحْمَةُ اللَّكِ الباري- وَحَكَمَ خُكْماً: إذا لاقَى فَصْلاً مُجْتَهَداً فيه يَكُونُ صَحيحاً عَنْدَ جَميع الأَئمُّة الْمُتَبَحِّرينَ، وتَخاصَما لَّدَى مَوْلانا الحاكم الشَّرْعَيِّ، وطَلَبَ الْمُتَوَلِّي الحَكَمَ بِلَزوم الوَقْفِ عَلَى قَوْلِهما في اللزُوم، فَحَكَّمَ ذلكَ حُكْماً شَرْعيّاً عالماً بالخلافُ الواَقع بَيْنَ الأَئمَّة الأُسْلاف، فَبمُوجَب ذلكَ صارَ وَقْفًا صَحيحاً مرعيًا وَسَطِر وَحَبْساً صَريحاً كَما حُرِّرَ، لا يَحلَّ لأَحَد يُؤْمنُ بالله، تَعالى، واليوم الآخِر، ويَعْلَمُ أَنَّهُ إلى رَبِّهِ الكريم صائرٌ، أَنْ يَسْعَى في تَغْيِيره وتبديله فمن بدله بعدَما سمعه

فإنَّمَا إِثْمُه على الذينَ يبدلونه. إنَّهُ إلهُ سميعٌ عليمٌ، وَوَقَعَ أَجرُ الواقف على الحَيِّ التَّيُّوم، تحريراً في سادسَ عشرَ رجب سنةَ إحدى وستينَ وألفِ (٢٦)».

#### خاتمة

تَناوَلتْ هذه الدّراسة أوقاف أبرَز ولاة العُثمانيين في القدس الشريف خلال القرن السابع عشر الميلادي الحادي عشر الهجري وهو يوسفُ باشا، وبعد عرض هذه الوقفيات وما رشح عنها يمكن الوقوف أمام الحقائق الآتية:

اهتمام الدولة العثمانية في شؤون المسجد الأقصى من حيث رعايته وصيانته، وتنظيم أموره والحرص على استمرار أداء رسالته على أكمل وجه، من خلال توفير الطاقم الإداري المناسب، كما أنها كانت تحرص على تخصيص الأموال للقدس الشريف وتنميتها من خلال عُقود الوقف التي حَرصَ على وقفها أهل الخير من الشريف وتنميتها من خلال عُقود الوقف التي حَرصَ على وقفها أهل الخير من جميع الفئات، وكذلك هبات السلاطين السنوية التي كانت تصل من العاصمة اسطنبول وتعرف بالصّرة الرومية، والتي جعلت من المسجد الأقصى بمساجده وساحاته بؤرة علم كانت تُنيرُ البلاد الإسلامية آنذاك.

تعددت عقود الوقف الخيرية بين وقف العقارات والمزارع وكذلك وقف النقود التي ظُهرت بشكل عملي في العصر العثماني حتى أصبح عاملا رئيسا في دعم المؤسسات الدينية والأجتماعية التي تعتمد بشكل كبير على الأوقاف كمصدر الإنفاق الوحيد لها.

كان يوسفُ باشا مثالاً يُحتَذى في عمل الخير وتَسبيله على المؤسسات الدينية بغية دعمها واستمرار عملها على أكمل وجه، ويبدو من خلال عقود الوقف أن الدافع لهذا العمل كان امتثالاً منهُ لأوامر الشريعة الغراء في الحثِ على عَمَلِ الخير بشتى صُنوفه وأنواعه ومُسمَّياته.

٣٦- سجل القدس ١٤٥، ص٧٥

# أوقافُ يوسف باشا في القُدسِ الشُّريفِ (١٦٥١هـ/١٥١م)

أخيرا، ينبغي توجيه أنظار الباحثين إلى دراسة هذه السجلات عند إعداد الدراسات المتعلقة بالوقف نظراً لاحتوائها على فيض كبير من المعلومات، التي يكن أن تُوثق لأحوال الوقف في الإسلام خلال مراحله المختلفة، كما أنها تفيد في التعرف إلى أنواع الوقف ومعاملاته التي يمكن توظيفها أو الاستفادة منها في الوقت الحاضر.

## المصادر والمراجع

أولا: المصادر المخطوطة

سجلات محكمة القدس الشرعية:

- سجل القدس ١٠٥
- سجل القدس ١١٣
- سجل القدس ١١٩
- سجل القدس ۱۲۲
- سجل القدس١٤٤
- سجل القدس ١٤٥
- سجل القدس١٤٦.
- سجل القدس ١٤٩
- سجل القدس ١٥١
- سجل القدس١٦٢
- سجل القدس ١٩٩

### ثانيا: المصادر المطبوعة:

۱- الخياري، إبراهيم بن عبد الرحمن المدني (ت١٠٨٣ هـ / ١٦٧٢ م)، تحفة الأدباء وسلوة الغرباء، ج٣، تحقيق رجا محمود السامرائي، بغداد ١٩٨٠ م.

# أوقافُ يوسف باشا في القُدس الشَّريف (٢٦١ هـ/١٥ م)

- ۲- أبو السعود، محمد بن محمد بن العمادي الحنفي (ت٩٨٢ هـ / ١٥٧٤ م)،
   رسالة في جواز وقف النقود، تحقيق أبو الاشبال صغير أحمد، دار ابن
   حزم، بيروت، (١٤١٧ هـ / ١٩٩٦ م).
- ۳- ابن عابدین، محمد أمین بن عمر (۱۲۵۲ هـ/ ۱۸۳۱م)، رد المختار شرح
   تنویر الأبصار، دار إحیاء التراث العربی، بیروت (ب، ت).
- ٤- العليمي، مجير الدين (ت٩٢٨ هـ/ ١٥٢١م)، الأنس الجليل بتاريخ القدس والخليل، ج٢، مكتبة دنديس، الخليل، ١٩٩٩م.
- ٥- القلقشندي، أحمد بن علي (ت ٨٢١ هـ / ١٤١٨م)، صبح الأعشى في صناعة الإنشا، ج١٥، القاهرة، ١٩٦٣م.
- ٦- القيرواني، أبو محمد بن فراموز (ت٥٨٥ هـ/ ١٤٨٠م) النوادر والزيادات على ما في المدونة من غيرها من الأمهات، تحقيق محمد حجي وآخرون، دار الغرب الإسلامي، الرباط، ٢٠٠٠م.
- ۷- ابن نجيم، زين الدين بن إبراهيم (۹۷۰ هـ)، البحر الرائق شرح كنز الدقائق،
   دار الكتاب الإسلامي، ط۲، (ب، ت).

# ثالثا: المراجع المطبوعة:

- ۱- إحشيش، باسم، ناحية الخليل في القرن السادس عشر، رسالة ماجستير غير
   منشورة، جامعة النجاح الوطنية، نابلس، ۲۰۰۰م.
- ٢- الأرناؤوط، محمد، دلالات وقف النقود في القدس خلال الحكم العثماني،
   مجلة الأوقاف، الكويت، عدد٩، ١٤٢٦هـ / ٢٠٠٥م، ص٣٣-٤٧.
- ٣- الأرناؤوط، محمد، تطور وقف النقود في العصر العثماني، نموذج مفصل

- من مدينة القدس في مطلع العهد العثماني، ق٢، مجلة دراسات العلوم الإنسانية والاجتماعية، عدد٣، ١٩٩٢م، ص٣٦-٤٤.
- الأرناؤوط، محمد، وقف النقود في القدس في بداية الحكم العثماني نظرة في مساهمة المرأة خلال ٩٩٩-١٠٥٢ هـ/ ١٠٥٠-١٦٤٢م، المؤتمر الدولي السابع لتاريخ بلاد الشام ١٤٢٧ هـ/ ٢٠٠٦م، م٣، فلسطين، تحرير محمد عدنان البخيت، منشورات لجنة تاريخ بلاد الشام، الجامعة الأردنية، عمان، ١٤٢٩هـ/ ٢٠٠٨م، ص١٤٥-١٥٣.
- ٥- أوغلو، أكمل الدين ساحلي، الدولة العثمانية، نقله إلى العربية صالح سعداوي، ج٢، اسطنبول، ١٩٩٩م.
- ٦- البخيت، محمد عدنان، دراسات في تاريخ بلاد الشام فلسطين،، أمانة عمان، ١٤٢٨هـ / ٢٠٠٧م.
- ٧- بيترسيان، إيرينا، الإنكشاريون في الإمبراطورية العثمانية، دبي، مركز جمعة الجمعة الماجد للثقافة والتراث، ١٤٢٧ هـ / ٢٠٠٦م.
- ٨- أبو حمود، قسطنطين نقولا، معجم أسماء المواقع الجغرافية في فلسطين،
   القدس، ١٩٨٤م.
- 9- ريمون، أندري، المدن العربية الكبرى في العصر العثماني، ترجمة لطفي فرج، دار الفكر، القاهرة، ١٩٩١م.
  - ١٠ العارف، المفصل في تاريخ القدس، مكتبة الأندلس، القدس، ١٩٦١م.
- ١١-العاني، أسامة عبد المجيد، إزالة الوهم عن وقف النقد والسهم، دار الميمان للنشر، الرياض، ٢٠١١.

# أوقافُ يوسف باشا في القُدس الشَّريف (١٦٦١ هـ/١٥٦م)

- ١٢ فالترهنس، المكاييل والأوزان الإسلامية وما يعادلها في النظام المتري، ترجمة كامل العسلى، عمان ١٩٧٠م.
- 17- لواء القدس من دفتر مفصل لواء صفد وغزة والقدس الشريف، دفتر تحرير (T.D )، دراسة تحليلية للنص العثماني وترجمته إلى العربية مع الشروحات الإيضاحية محمد عدنان البخيت ونوفان رجا السوارية، عمان، ١٤٢٦هـ/ ٢٠٠٥م.
- 14- ياموك، شوكت، التاريخ المالي للدولة العثمانية، تعريب: عبد اللطيف الحارس، دار المدار الإسلامي، ٢٠٠٥م.
- ١٥ مرعشلي، أحمد وآخرون، الموسوعة الفلسطينية، هيئة الموسوعة الفلسطينية، دمشق، ١٩٨٤م.
- 17 اليعقوب، محمد سليم، ناحية القدس الشريف في القرن العاشر الهجري / السادس عشر الميلادي، ج٢، ط١ البنك الأهلي الأردني، عمان ١٩٩٩م.
- ١٧ يوسف، حمد، من آثارنا العربية والإسلامية في القدس، رام الله، فلسطين، ٢٠١٠م.

## ملحق صورة الوقفية رقم (٤)

المحدالله الذى معلى روى سام مدا الماد ولع فصل من تصل بال كرمه من العباد وله وطفر مدا الماد والدوال سدرس رسه ولاتصبيع لاقه نواره واحصلاكمام عليه زماد اكده وسئما الأعلية هوداوا بالماهدا خاليه يحري لغال الى ذلك تعزالا الدالاندن ودهرالداهري الحان موك للده الاومروز على ما وهوسل لوارش الك الدكمل وفف موكللان وليول (الله لمه الدموم على عد الوقف بعاد في المراف المنوع في المنوط الوقف بعاد في المرافز وي أيل وغيا كالما وعراجها وصف عرش وسعى وكاله كالمائك والمراكي والزاع في كالريمة الناعث غير الصي المنه لنع تطيعه فالمقلب عرسي وبصفى يئ رب يوضع بالمندب الذي علقه مت الدافق الرم الده مداخال لحل المكار للمداران بعدة عروش ولغز التقد أواصالحين التخابط والرواي احدث المجز عمر بعرصي كالربع بالحرم الربع عدالح اساريف واهدا ترار وكل ويحصاب لة الحرب وي معدم العلى وأن السائرة ال مع عد بسال يد الملد الرمص كحذام ومرا بن وه المتحدالقاد رسوده واليوعلى الحديث والتجعدال الدراق والفي عدا الوفاسونة سيم مصناية وتور اعد فركن بلون خادما فالسروك لا توراد العدر فالدواله والمساكد عديدة المبد الخليل فالعذر فيكل والعياد بأسه تعالى صف على الوالم المدة إنها في وارحوا وحيد وسطالوافف لأبورالوكدل اغروم في وقف موكل للشاوالده من وطائعي على الموساعي ل عدا والمصاليم النراح التولية عارهذا الومق لغي الهامل الكرسي ولانا الضملط ناب المطاطرة للقدر الزيهن مدة حيا درت مرجع بعلن المتاضى الفدسالين وسما المنط الاندوع لذى سؤكة ولالمتحدولا فيعل للصحة وضا الدوعا مل منه الرحد قعى كمنيل لي ودخ الوك للروريد عراك لموالز نورك لمه الله تعلى ويم شاكم منه واعزافه مذكرا الاحراف الرعي وعما المعق علي أللا والكه مثال فالاحوالوكيل عروبالوكالياء وعادا المؤلي المض فلا ويعرم وعاد المرافع المتعرب ومتاف في ما الزوط والعنود و صحيح وطليات وأد الميلو ترائد م في الموج متعادم والمتوفي المزمون المدمون منائ خند المتربط والمنود معيوم وعدالها والعن المعادان ومناها والمترب والدالم المالك المساحك

# أوقافُ يوسف باشا في القُدس الشُّريف (٢٦١ هـ/١٥ م)

مداللة الاصارى المهارسة الملك الماركور العالى ولا الذي ولدون والمسائة والمائم المعانا والدي والمائلة الذي المدارية المعانا والدي المائلة والمائلة والمائلة

#### **Abstract**

#### **Yousef Basha's Endowments in Jerusalem**

#### Dr. Ibrahim Hosni Rabayah

The records of Jerusalem court legitimacy in the Ottoman period of decades of large contracts endowments appeared to help to support religious and social institutions in Jerusalem, the State made a great effort in order to maintain these endowments and their developments, and promote ways to take advantage and invest them especially in major cities such as Jerusalem.

This research contracts endowment that hid by Yusuf Pasha during the reign of Quds Al-Sharif {1061 AH/1651 AD}, the definition of this ruler and, his turn, of the rule of Jerusalem, and then the definition of the halt money in Islam, as it was Bashas kind, this study deals with the chronological order; to achnowledge that in the light of the general evolution of the general situation in Jerusalem, as it shows the importance of this research endowments to enrich the scientific and intellectual life in Jerusalem.



# حقوق الإنسان بين التصوّر الإسلاميّ والنّظم الوضعيّة رؤية تربويّة إسلاميّة

# د. عماد عبدالله محمد الشريفين

قسم الدراسات الإسلامية - كلية الشريعة - جامعة اليرموك - اربد - الأردن

#### د. رائده خالد حمد نصيرات

قسم الدراسات الإسلامية - كلية الشريعة - جامعة اليرموك - اربد - الأردن

# د. أحلام محمود علي مطالقة

قسم الدراسات الإسلامية - كلية الشريعة - جامعة اليرموك - اربد - الأردن





#### ملخص البحث

هدفت الدراسة إلى بيان أوجه تصور النظم الوضعية لحقوق الإنسان ونقدها في ضوء الرؤية الإسلامية، وبيان الدور التربوي في تعليم حقوق الإنسان الذي تقدمه التربية الإسلامية للبشرية الذي يتفوق على النظم الوضعية بجميع أشكالها.

ولتحقيق أهداف الدراسة تمَّتْ دراسة حقوق الإنسان في ثلاثة مباحث:

فتناول المبحث الأول: الحقوق في التربية الإسلامية من حيث دراسة الحقوق في الإسلام، والتوازن بين الحقوق الفردية والجماعية في التربية الإسلامية، ودور التربية الإسلامية في تعليم حقوق الإنسان.

وتناول المبحث الثاني: الحقوق في الفلسفة الوضعية، من حيث دراسة فلسفة الحقوق في المجتمعات الغربية القديمة، وحقوق الإنسان في العصر الحديث، وفي الآخر تناول المبحث الثالث نقد حقوق الإنسان في الفلسفة الوضعية في ضوء الرؤية التربوية الإسلامية.

وخلصت إلى نتيجة مفادها أنّ الاختلاف بين الفلسفة التربوية الإسلامية والفلسفات الأخرى اختلاف أساسي وجوهري في المصدر والقيم والأهداف، وله أيضاً آثاره الخطيرة على الفرد والمجتمع.

وأوصت الدراسة بضرورة تبني المؤسسات التربوية والتعليمية لقضية حقوق الإنسان وممارستها، والعمل على نشر ثقافة حقوق الإنسان وواجباته، وتعي أن مجالات حقوق الإنسان متنوعة ومتداخلة مع مجالات متعددة، ويتم تقديمها بناءً على خطة تعليمية تربوية، وعلى الأفراد القائمين في العملية التربوية احترام الحقوق التربوية وتعليمها.

#### المقدمة

يُعدُّ موضوع الحقوق من أهم الموضوعات التي شغلت الثقافات الإنسانية المختلفة؛ وذلك لأنّ ثقافة حقوق الإنسان أصبحت في نظر الجميع معياراً حقيقياً لأي تقدم حضاري؛ لذلك يعد تعزيز حقوق الإنسان الهدف العام للمجتمع الدولي، وبالتالي لا بدّ من استعمال كل وسيلة مباحة لمواجهة انتهاكات الحقوق الإنسانية، والسعي لإشباعها من أجل تعزيزها في المجتمعات المختلفة، ويظهر ذلك جلياً في الإعلان العالمي لحقوق الإنسان وتصديق معظم الدول عليها(۱).

وأما الإسلام فيسعى لتربية أبنائه على احترام حقوق الإنسان، فهو لم يكن مجرد عقيدة سماوية روحية أخلاقية فحسب، بل كان ومازال يشكل منهجاً فكرياً أخلاقياً يشمل منظومة من الأنساق التربوية والفكرية والاجتماعية للوجود الإنساني؛ ولذلك فإن من المهم بحث موضوع حقوق الإنسان وتأصيله من الناحية التربوية الإسلامية.

ولابد من تقرير أنّ من أهداف التربية الإسلامية: تربية الإنسان المسلم على فهم معنى أبعاد حقوقه الإنسانية التي قررها الإسلام ودعاه إلى المطالبة بها، وتبصيره بضرورة احترام الحقوق العامة التي كفلها الإسلام وشرع حمايتها حفاظًا على الأمن وتحقيقًا لاستقرار المجتمع المسلم في الدين والنفس والنسل والعقل والمال، وبهذا يتم تحرير الإنسان ورفع شأنه وتوفير أسباب الحياة والحرية والكرامة والمساواة له، وهذا من أهم أهداف الشريعة الإسلامية التي تسعى لتحقيقها أهداف التربية الإسلامية.

وقد أولت التربية الإسلامية اهتماماً بالإنسان وتحديد حقيقته، ووجوده،

ا- وسيتم دراسة هذا الموضوع بشكل مفصل في مبحث: فلسفة حقوق الإنسان في النظم الحديثة من هذا البحث.

وغايته، ومنهجه الذي يجب أن يكون عليه في حياته لتحديد ما ينبغي أن تكون عليه تلك الحياة من أنماط معرفية وسلوكية واجتماعية تحقق له الخير والسعادة، ولذلك لا بد من توفير بيئة قائمة على منهج تربوي إسلامي تعين الإنسان على معرفة مفهوم الحقوق الإنسانية من منظور إسلامي لا غربي، والفلسفة الإسلامية هي التي حفظت للإنسان حقوقه؛ وبذلك يتم تحديد ما ينبغي أن تكون عليه حياة الإنسان.

# مشكلة الدراسة وأسئلتها:

اهتمت التربية بحقوق الإنسان من عدة جوانب منها؛ تثقيف وتربية البشر وتعريفهم بحقوقهم وواجباتهم في إطار تربوي يبعد المجتمع عن التخلف والظلم، ويعد موضوع حقوق الإنسان من أهم معايير الرقي والتقدم الاجتماعي التي ترتكز عليها الفلسفات التربوية، مما يجعلها ضرورة لازمة وواجبة يربى عليها الأفراد، وتتجلى تلك الحقوق الشاملة وأهميتها من خلال موقعها بالنسبة إلى حياة الإنسان، وما تحققه له من كرامة وحرية، وحياة كريمة، وعند حرمانه من حقوقه تنتهك إنسانيته، وتكبل طاقاته، فيعجز عن التفكر والإبداع لتحقيق التقدم والرقي الحضاري.

وتبرز مشكلة الدراسة في بيان أوجه تصور النظم الوضعية لحقوق الإنسان ونقدها في ضوء الرؤية التربوية الإسلامية؛ حيث إن التربية التي يقدمها الإسلام تقدم للبشرية منهجاً تربوياً أصيلاً يتميز بطابع القدسية والشمول، ويأتي قدسية هذا المنهج بوصفه فيضاً من الفيض الرباني الذي هو مصدر الأول للتربية الإسلامية.

ويمكن تحديد مشكلةالدراسة من خلال الإجابة عن الأسئلة الآتية:

١- ما التصور الإسلامي لحقوق الإنسان؟

- ٢- ما دور التربية الإسلامية في تعليم حقوق الإنسان؟
  - ٣- ما تصور النظم الوضعية عن حقوق الإنسان؟
- ٤- ما النقد الموجّةُ لحقوق الإنسان في النظم الوضعية في ضوء الرؤية الإسلامية؟
   أهداف الدراسة: تسعى الدراسة إلى تحقيق الأهداف الآتية:
  - ١- دراسة التصور الإسلامي لحقوق الإنسان.
  - ٢- بيان دور التربية الإسلامية في تعليم حقوق الإنسان
  - ٣- دراسة تصور النظم الوضعية عن حقوق الإنسان.
  - ٤- نقد حقوق الإنسان في النظم الوضعية في ضوء الرؤية الإسلامية.
     أهمية الدراسة: تظهر أهمية الدراسة من خلال الآتى:
- ١- هذه الدراسة ترفد المكتبة التربوية الإسلامية بدراسات تهتم بدراسة حقوق
   الإنسان من ناحية تربوية إسلامية.
- ٢- هذه الدراسة تنقد رؤية النظم الوضعية لحقوق الإنسانية من خلال مقارنتها
   بالرؤية الإسلامية لحقوق الإنسان.
- ٣- تقدّم هذه الدراسة إسهامات تربوية لجهات ومؤسسات يمكن الاستفادة منها من خلال ترسيخ مفهوم الحقوق الإنسانية من الرؤية التربوية الإسلامية، ومن هذه المؤسسات؛ مراكز حماية الأسرة، مراكز حقوق الإنسان، مراكز الأبحاث التربوية، وغيرها من المؤسسات التربوية.

#### الدراسات السابقة:

هناك دراسات سابقة تضمنت نقد الحقوق الإنسانية الوضعية في ضوء الإسلام، إلا أنّه لم توجد دراسة علمية تضمنت نقد الحقوق الإنسانية في النظم الوضعية في ضوء الرؤية التربوية الإسلامية، ودور التربية الإسلامية في تعليم حقوق الإنسان ومنها:

- أحمد حمدي يوسف عفيفي / «حقوق الإنسان بين النظم القانونية القديمة والمعاصرة دراسة مقارنة بالأصول العامة لحقوق الإنسان في الإسلام»(٢).

وتضمنت هذه الدراسة عقد مقارنة بالأصول العامة لحقوق الإنسان بين الإسلام والنظم القانونية القديمة والمعاصرة، وبيّن فيها النقص الكبير في فهم حقوق الإنسان وتطبيقها في النظم الوضعية مقارنة بالإسلام، والجديد في هذه الدراسة على دراسة «عفيفي» أنها دراسة تربوية تضمنت الجانب التربوي الذي لم يتطرق الباحث إليه.

محمود صالح سليمان مصطفى / «تصور مقترح لدور الجامعة في تنمية وعى طلابها ببعض مبادئ حقوق الإنسان» (٣).

تناقش هذه الدراسة دور الجامعة التي ينبغي عليها القيام بدور فعال في عملية تشكيل وعي طلابها بحقوق الإنسان من خلال تعريف هؤلاء الطلاب بحقوقهم، وإتاحة الفرصة لهم لممارستها على أرض الواقع، وتبين أن الواقع يشير إلى ضعف دورها في تنمية وعي الطلاب بحقوق الإنسان كما أكدته العديد من الدراسات،

٢- عفيفي، أحمد حمدي يوسف، حقوق الإنسان بين النظم القانونية القديمة والمعاصرة دراسة مقارنة بالأصول العامة لحقوق الإنسان في الإسلام ( رسالة ماجستير غير منشورة)، كلية اللغة العربية بالقاهرة - جامعة الأزهر، د.ط، ١٩٩٧م.

٣- محمود صالح سليمان مصطفى، تصور مقترح لدور الجامعة في تنمية وعي طلابها ببعض مبادئ حقوق الإنسان، (رسالة ماجستير غير منشورة) كلية التربية بالقاهرة، جامعة الأزهر، ١٤٣٤ه - ٢٠١٣م.

الأمر الذي يتطلب القيام بدراسة بحثية تستهدف اقتراح مجموعة من الأدوار للجامعة يمكن من خلالها أن تسهم في تنمية وعي طلابها بحقوق الإنسان.

ومع أن هذه الدراسة اهتمت بالجانب التربوي إلا أنها اقتصرت دراستها على مؤسسة تعليمة واحدة فقط؛ وهي الجامعة دون غيرها من المؤسسات التربوية ولم تعقد مقارنة بين حقوق الإنسان في التي تمثلها التربية الإسلامية في كافة مؤسساتها والفلسفات التربوية الغربية لإبراز الجانب التربوي لتشكيل الوعي الكامل لدى الأفراد في جميع مؤسساتها ابتداء من البيت وانتهاء بالمجتمع بأكمله، وهذا الجديد الذي أضافته الدراسة على هذه الدراسة.

- دراسة عبدالكريم الدهشان / «حقوق الإنسان في القرآن الكريم والسنة النبوية»(٤).

لقد بينت هذه الدراسة مكانة حقوق الإنسان في القرآن الكريم والسنة النبوية والمحافظة عليها بنظرية قرآنية ذات علاقة تفسيرية مصبوغة بصبغة حديثة؛ دفاعاً عن الدعوة الإسلامية من الشبهات والمطاعن الموجهة إليها من أعداء الإسلام، واتهامها بالتخلف والقصور. وتوصلت إلى أنّ حقوق الإنسان لن تحقق بالشكل المثالي إلا في ظل نظام سياسي إسلامي يحكم بكتاب الله وسنة نبيه المصطفى وحقوق الإنسان حقوق ثابتة أبدية لا تقبل حذفاً، ولا تبديلاً، ولا نسخاً، ولا تعطيلاً؛ لأنها حقوق شرعية.

والجديد في هذه الدراسة على دراسة الدهشان بيان أن الشكل المثالي الذي يقدم الحقوق في القرآن والسنة على شكل قيمة سلوكية هو الجانب التربوي في المؤسسات التربوية، ومقارنته بالفلسفات الغربية وهذا ما خلت منه دراسة الدهشان.

٤- الدهشان، عبدالكريم - حقوق الإنسان في القرآن الكريم والسنة النبوية (رسالة دكتوراه غير منشورة)
 - جامعة القرآن الكريم والعلوم الإسلامية بالسودان ١٩٩٥م.

# منهج الدراسة:

تعتمد هذه الدراسة على المنهج الوصفي التحليلي المقارن من خلال تتبع تفاصيل نظرية الحقوق الإنسانية وجزيئاتها وأدلتها في كل من الفلسفة التربوية الإسلامية والنظم الوضعية ثم تحليلها، لاستخلاص القصور في نظرية الحقوق في الفلسفة الوضعية من خلال مقارنتها بنظرية الحقوق من منظور التربية الإسلامية.

#### حدود الدراسة:

تقتصر الدراسة على تناول فلسفة الحقوق في الحضارات والعصر الحديث ثم نقدها في ضوء الفلسفة الإسلامية من رؤية تربوية، وتحديدًا الحضارة الرومانية واليونانية من الحضارات القديمة؛ لأكثرهما تركيزاً على دراسة الحقوق الإنسانية، ولاقتصار الكتب التربوية على دراستهما أكثر من غيرهما.

### مصطلحات الدراسة:

- حقوق الإنسان بشكل عام: «مجموعة الحقوق الطبيعية التي يملكها الإنسان، واللصيقة بطبيعته، والمقررة عالميا، وإن لم يتم الاعتراف بها، أو انتهكت من قبل السلطة»(٥).
- حقوق الإنسان في الإسلام: «مجموعة الحقوق الاجتماعية والثقافية والشياسية والاقتصادية التي قررها الإسلام للإنسان تحقيقاً للمساواة والكرامة الإنسانية، وتقوم على التوازن بين حقوق الفرد والجماعة»(٢٠).

٥- الزحيلي، حق الحرية في العالم، دار الفكر - دمشق، ط١، ١٤٢١هـ - ٢٠٠٠م: ١٣ - ١٤.

٦- موسى، محمد فتحي، التربية وحقوق الإنسان في الإسلام، دارر الوفاء لدنيا الطباعة والنشر- الإسكندرية، ط١، ٢٠٠٦م: ص٢٧.

#### خطة الدراسة:

المقدمة: تضمنت: مشكلة الدراسة وأسئلتها، وأهدافها، وأهميتها، والدراسات السابقة، ومنهجها، وحدودها، ومصطلحاتها، وخطة الدراسة.

المبحث الأول: التصور الإسلامي للحقوق ودور التربية الإسلامية في تعليم الحقوق.

المطلب الأول: مفهوم الحقوق في الإسلام ونماذج منها.

المطلب الثاني: دور التربية الإسلامية في تعليم حقوق الإنسان.

المبحث الثاني: تصور النظم الوضعية لحقوق الإنسان.

المطلب الأول: فلسفة الحقوق في الحضارات الوضعية القديمة.

المطلب الثاني: فلسفة حقوق الإنسان في الفلسفات الحديثة.

المبحث الثالث: نقد حقوق الإنسان في النظم الوضعية في ضوء الرؤية التربوية الإسلامية.

الخاتمة: تضمنت بعض النتائج والتوصيات.

المبحث الأول: التصور الإسلامي لحقوق الإنسان ودور التربية الإسلامية في تعليم حقوق الإنسان.

#### ويشمل مطلبين:

المطلب الأول: مفهوم الحقوق في الإسلام ونماذج منها:

عانت البشرية على امتداد تاريخها من انتهاكات في حقوق الإنسان، حتى جاء الإسلام الذي اعتبرها ضرورات واجبة وفريضة شرعية ملزمة ذات أصل

إلهي لا يجوز للإنسان التنازل عنها حتى وإن أراد ذلك، وبناء على ذلك فإن على الفرد أن يُدافع عن حقوقه ويُحافظ عليها، ليحيا حياة كريمة كما أرادها الله تعالى له، وعلى هذا المنهج سار المسلمون الأوائل، حيث وصلت المحافظة على حقوق الإنسان إلى ذروتها في العصر النبوي، وعصر الخلفاء الراشدين (٧).

ويمكن أن تصنّف الحقوق أكثر من تصنيف (^): كتصنيف الحقوق بالنظر إلى مجالاتها: «كالحقوق الدينية، والحقوق الاجتماعية، والحقوق الاقتصادية، والحقوق السياسية، والحقوق المدنية، والحقوق في المجال التربوي (٩)»، وتصنيف الحقوق بالنظر إلى الجنس؛ «كحقوق الرجل وحقوق المرأة» (١٠)، وتصنيفها بالنظر إلى المرحلة العمرية؛ «كحقوق الأطفال، وحقوق الشباب، وحقوق الشيوخ» (١١)، وتصنيف بالنظر إلى الأيدلوجيات؛ «كحقوق المسلمين، وحقوق غير المسلمين ولله غير ذلك.

ويمكن بيان هذه الحقوق العامة التي شرعها الله تعالى للإنسان بالآتي (١٣):

أولاً: حق الكرامة: وهو امتلاك الإنسان لكل ما هو ملازم لإنسانيته من

٧- انظر: موسى، محمد فتحي، التربية وحقوق الإنسان في الإسلام، دار الوفاء لدنيا الطباعة والنشر،
 الإسكندرية، ط١، ٢٠٠٦م: ص١٧.

۸- هذه الحقوق ذكرت في الكتب دون جمعها في تصنيف معين، وقد اجتهد الباحث في هذه التصنيفات المذكورة.

<sup>9-</sup> انظر هذه الحقوق في: المرزوقي، إبراهيم عبد الله، حقوق الإنسان في الإسلام، ترجمة: محمد حسين مرسى، ط٣، ١٤٢٢ هـ-٢٠٠١م: ص ١٩٣٠ وما بعدها.

١٠- انظر: موسى، التربية وحقوق الإنسان في الإسلام: ص١٣١-١٤٩.

١١ انظر: المزروقي، حقوق الإنسان في الإسلام: ص٢٥٩ - ٢٧١.

<sup>11-</sup> انظر: عبد الله، محمد محمود، الحقوق في الإسلام، مؤسسة الرواق للنشر والتوزيع - عمان، ٢٠٠٧م، ط١، ص٢٥٣- ٢٥٠، وعطية، حقوق الإنسان بين هدى الرحمن واجتهاد الإنسان: ص١٤٠- ١٤٠.

<sup>17-</sup> انظر: البكاري، عبد السلام، المنهاج الإسلامي في التربية على حقوق الإنسان، دار الأمان للنشر والتوزيع - الرباط، د. ط ١٤٢١ هـ-٢٠٠١م: ص٢٥ إلى آخر الكتاب، جوهر، علي صالح، والباسل، ميادة محمد فوزي، تنشئة الطفل على حقوقه بالمؤسسات التعليمية، المكتبة العصرية، المنصورة، معادة محمد فوزي، تنشئة تعليل علية، خليل عطية، أساسيات في حقوق الإنسان والتربية، دار البداية ناشرون - عمان، ط۱، ۲۰۱۰م، ۱۵۳۱هـ: ص٧٧-۱۱۳.

الشرف والعزة والتوقير، فلا يجوز انتهاك حرمته أو امتهان كرامته، فإذا حُرم الإنسان من هذه الكرامة فقد المجتمع الذي يعيش فيه تماسكه وسعادته (١٤)، وقد اهتم الإسلام به، وعده مصدر الحقوق الأساسية؛ لأنه دليل إنسانية الإنسان التي تميزه عن سائر المخلوقات (١٥). لقوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ كُرَّمْنَا بَنِيَ ءَادَمُ وَحَمَلْنَاهُمُ فِي ٱلْبَرِ وَٱلْبَحْرِ وَرَنَقْنَا تَقْضِيلًا ﴾ (١٦).

ومن أهم مظاهر الكرامة الإنسانية؛ كرامة الإخاء الإنساني (۱۷۰)، وفي ذلك قال رسول الله على: «قد أذهب الله عنكم عبية الجاهلية وتفاخرها بالآباء مؤمن تقي، وفاجر وشقى، والناس بنو آدم، وآدم من تراب» (۱۸۰).

ثانياً: حق الحياة: يعد الحق في الحياة من أهم الحقوق المقررة للإنسان، وهي من أهم المقاصد الشرعية الضرورية في الإسلام، ومن أسمى القيم التربوية الإسلامية؛ ويعد الاعتداء عليها جريمة في حق الإنسانية؛ ولذلك فالاعتداء عليها بدون حق اعتداء على الأمة جميعا، والاقتصاص من الجاني إحياء للأمة جميعا الأمة بميعا والاقتصاص من الجاني إحياء للأمة جميعا أنفس وفي ذلك قال تعالى: ﴿ مِنْ أَجْلِ ذَلِكَ كَتَبْنَا عَلَى بَنِي إِسْرَهِ مِلَ أَنَّهُ مَن قَتَلَ مَن اللهَ عَلَى اللهُ وَعَلَى اللهُ اللهُ وَعَلَى اللهُ وَعَلَى اللهُ اللهُ اللهُ وَعَلَى اللهُ اللهُ

<sup>16-</sup> انظر: المرجع السابق: ص٤١-٤٢، الخوالدة، بناء برنامج تعليمي قائم على مفاهيم حقوق الإنسان في مادة التربية الوطنية و المدنية و الكشف عن أثره فب تنمية الوعي بحقوق الإنسان لدى طلبة الصف العاشر (رسالة دكتوراة غير منشورة)، قسم المناهج والتدريس، كلية التربية، جامعة اليرموك الأردن، ٢٠١٠م.: ص١٨٠.

١٥- انظر: الزحيلي، وهبة، حق الحرية في العالم، دار الفكر - دمشق، ط١، ١٤٢١هـ-٢٠٠٠م: ص١٥.

١٦- سورة الإسراء: الآية (٧٠).

١٧- انظر (البكاري، المنهاج الإسلامي في التربية على حقوق الإنسان: ص٤١).

١٨ الترمذي، السنن، كتاب المناقب عن رسول الله (صلى الله وعليه وسلم)، باب في فضل الشام واليمن،
 حديث ( ٣٩٥٦): ٥ / ٧٣٥، وقال فيه: "هذا أصح عندنا من الحديث الأول".

<sup>91-</sup> انظر: جوهر، علي صالح، والباسل، ميادة، تنشئة الطفل العربي على حقوقه: ص٢٦)، وانظر: الخوالدة، محمد سالم، بناء برنامج تعليمي قائم على مفاهيم حقوق الإنسان، ص١٩، والبكاري، المنهاج الإسلامي في التربية على حقوق الإنسان: ص٢٣- ٢٥.

# لَمُسۡرِفُونَ ﴾ (٢٠).

ولم يكتف الإسلام بإعلان مبدأ الحياة فقط، بل وحمايتها من كل ما يقضي عليها أو يتلفها أو يضعفها، فحث على وجوب العناية بالصحة العامة ودفع الأمراض والأوبئة عن المجتمع مثل قصة وباء طاعون عمواس (٢١) الذي حصل في عهد عمر بن الخطاب على، حيث منع الجيش من دخول الأرض الموبوءة عملاً بقول رسول الله على: "إذا كان الوباء بأرض، ولست بها فلا تدخلها، وإذا كان بأرض وأنت بها فلا تخرج منها» (٢٢)، وبذلك أعلن الإسلام مبدأ الحجر الصحي في العالم كوقاية صحية مقدمة على العلاج من أجل المحافظة على حق الحياة (٣٣).

ثالثاً: حق الحرية: يعدّ الحق في الحرية من أبرز حقوق الإنسان الأساسية، ويقصد بها: «ما يميّز الإنسان عن غيره من المخلوقات، ويتمكن بها من ممارسة أفعاله وأقواله وتصرفاته، بإرادة واختيار، من غير قسر ولا إكراه، ولكن ضمن حدود معينة مقيدة بعدم إضرار الشخص بغيره، لذا وجب تنظيمها على نحو يمنع الإسراف فيها أو إساءة استعمالها» (٢٤)؛ ولذلك فقد كفل الإسلام للفرد المسلم الحرية في كل الجوانب التي من شأنها ضمان الاتساق والتكامل في شخصيته، بحيث يتحقق للطبيعة الإنسانية كل متطلباتها البدنية والروحية والعقلية والعاطفية والاجتماعية والجمالية والثقافية (٢٥)، وأمّا أشكال – الحرية التي أقرها الإسلام ودعا

٢٠ سورة المائدة، آية: ٣٢.

٢١ الخطيب البغدادي، أبو بكر أحمد بن علي، تاريخ بغداد أو مدينة السلام، مكتبة الجانحي - القاهرة،
 ١٩٣١م، د.ط: ٦ / ٢٩١.

٢٢- أحمد بن حنبل الشيباني، مسند أحمد، تحقيق: شعيب الأرنؤوط، مؤسسة قرطبة - القاهرة، د.ت،
 د.ط، حديث رقم: ( ١٦٦٦): ١ / ١٩٢، وقال فيه شعيب الأرنؤوط: "إسناده قوي على شرط مسلم".

٢٣- انظر: البكاري، المُنهاج الإسلامي في التربية على حقوق الإنسان: ص٢٥.

٢٤- انظر: المرجع نفسه: ص٣٩.

انظر: الحسيني، عفاف حسن، ماهية الحرية في الإسلام، بحث منشور في مجلة الشريعة والدراسات الإسلامية، جامعة الكويت - الكويت، العدد ٨٣ - السنة: ٢٥، ذي الحجة ١٤٣١هـ، ديسمبر ٢٠١٠م، ص: ٣٦٩ - ٣١٤.

الأفراد إلى المطالبة بها - كثيرة منها: الحرية الإنسانية، والحرية الدينية، والحرية العلمية العلمية الفكرية، والحرية المدنية، والحرية اللاجتماعية والحرية الأدبية، والحرية في الرأي... وغير ذلك (٢٦).

رابعاً: حق المساواة: دعا الإسلام إلى المساواة بين الناس، وأن يكون التفضيل فيما بينهم على أساس التقوى، وحارب أشكال التمييز العنصري، والتمييز على أساس الجنس، ونادى بالروابط الإنسانية والتي أساسها المودة والتسامح بعيداً عن اختلاف اللون أو اللغة أو الأصل (٢٠٠). قال تعالى في ذلك: ﴿ يَتَأَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقَنَكُمُ مِن ذَكَرٍ وَأُنثَىٰ وَجَعَلْنَكُمُ شُعُوبًا وَقَبَا إِلَى لِتَعَارِفُوا أَإِنَّ أَكُر مَكُمُ عِنداً اللّهِ الْقَالَةُ عَلِيمٌ خَبِيرٌ ﴾ (٢٠٠).

خامساً: حق التملك والعمل: قرر الإسلام أنّ الكون مسخر لبني الإنسان دون استثناء، لقوله تعالى: ﴿ اللّهُ الّذِي سَخَرَ لَكُمُ الْبَحْرِ لِتَجْرِي الْفُلَكُ فِيهِ بِأَمْرِهِ وَلِنَبْنَعُوا مِن فَصْلِهِ وَلَعَلَكُمُ الْمَكُونِ وَمَا فِي اللّهُ الذِّي سَخَرَ لَكُمُ الْبَحْرِي الْفُلُكُ فِيهِ فِلْكَ لَا يَتْنِ لِقَوْمِ يَنفَكُرُونَ ﴾ (٢٩). وبناءً على ذلك فإنّ لكل شخص الحق في التملك بمفرده أو بالاشتراك مع غيره، ولا يجوز لأي فرد تجريد أحد من ملكيته تعسفاً، كما يتضمن هذا الحق أيضاً الحق في العمل، ولكل فرد الحق لأن يتاح له إمكانية كسب رزقه بحرية، ويتضمن أيضاً في العمل، ولكل فرد الحق لأن يتاح له إمكانية كسب رزقه بحرية، ويتضمن أيضاً وسيلةً من وسائل تبادل المصالح والمنافع وقضاء الحوائج، وليس غاية في ذاته، لأن استعماله كغاية يؤ دي بصاحبه إلى الهلاك ويفتح أبواباً من الطمع والفساد والشر (٢٠٠).

سادساً: حق الأمن: أكد الإسلام أنّ للإنسان حقاً طبيعياً في التمتع بالأمن على

٢٦- انظر: البكاري، المنهاج الإسلامي في التربية على حقوق الإنسان: ص٥٦-٧٦.

٧٧ - انظر: الخوالدة، بناء برنامج تعليمي قائم على مفاهيم حقوق الإنسان: ص٧٠.

٢٨- سورة الحجرات، الآية (١٣).

٢٩ سورة الجاثية، الآيتان: (١٢ – ١٣).

٣٠- انظر: جوهر، علي صالح، والباسل، ميادة محمد، تنشئة الطفل العربي على حقوقه: ص١٩، والبكاري،
 المنهاج الإسلامي في التربية على حقوق الإنسان: ص١٤٣٠ - ١٣٥.

نفسه وعرضه وماله حتى يعيش الناس على اختلاف أديانهم وأجناسهم وألوانهم بأمان واطمئنان (١٦)، ويقصد بالأمن: «مجموعة من الإجراءات والأساليب التي تتخذها الأم والشعوب الإسلامية بما يمكنها من الحفاظ على عقيدتها ورموزها وتاريخها وقيمها من الأخطار الداخلية والخارجية» (٢٢). يقول الله تعالى: ﴿ وَإِذَ قَالَ إِبْرَهِمُ رَبِّ اَجْعَلُ هَذَا بَلَدًا ءَامِنَا وَارْزُقُ آهَلَهُ مِنَ الشَّعَرَتِ مَنْ ءَامَنَ مِنْهُم بِاللهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ قَالَ وَمَن كَفَرَ قَامَتُهُ وَالْيَوْمِ اللهِ تعالى: ﴿ وَإِذَ قَالَ إِبْرَهِمُ رَبِّ اَجْعَلُ هَذَا بَلَدًا ءَامِنَا وَارْزُقُ آهَلَهُ مِنَ الشَّعَرَتِ مَنْ ءَامَن مِنْهُم بِاللهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ قَالَ وَمَن كَفَرَ قَالَمَ عَلَى اللهُ وَاللهُ وَاللهُ

سابعاً: حق التعليم والثقافة: يعد حق التعليم من أهم حقوق الإنسان التي نادى بها الإسلام، وقد جعل هذا الحق واجباً شرعياً، وحقاً إنسانياً سواء أكان العلم دينياً أم دنيوياً (٥٠٠).

وقد بيّن الرسول في ذلك فقال: "طلب العلم فريضة على كل مسلم" (٢٦٠)، وعلى المجتمع أن يوفر لكل فرد من أفراده فرصاً متكافئةً للتعلّم، إذ به تنال الدرجات ويكون الرقي في أعلى درجات المجد والرفعة، والأمة التي تتأخر في

٣١- انظر: الخوالدة، بناء برنامج تعليمي قائم على مفاهيم حقوق الإنسان: ص٢٠.

٣٢- انظر: البكاري، المنهاج الإسلامي في التربية على حفوق الإنسان: ص٨١.

٣٣- سورة البقرة: الآية (٦٢٦).

٣٤- للوقوف على تفسير هذه الآية انظر: ابن كثير، التفسير العظيم: ١ / ١٦٦-١٦٧.

٣٥- انظر: الخوالدة، بناء برنامج تعليمي قائم على مفاهيم حقوق الإنسان: ص٢١.

<sup>-</sup> ابن ماجه القزويني، السنن، كتاب أبواب السنة، بأب فضل العلماء والحث على طلب العلم، حديث رقم: ٢٧٤ / ٨١ ، وفي حاشية السنن قال فيه جمال الدين المزي: "هذا الحديث رويّ من طرق تبلغ رتبة الحسن، فإني رأيت له خمسين طريقا وقد جمعتها في جزء"، وقال الألباني: "صحيح دون قوله" وواضع العلم...إلخ، فإنه ضعيف جداً"، انظر: الألباني، صحيح وضعيف الجامع الصغير، برنامج منظومات التحقيقات الحديثة، من إنتاج مركز نور الإسلام لأبحاث القرآن والسنة - الإسكندرية، د.ت، د.ط، والحديث بأكمله كما ورد عند ابن ماجه هو: "طلب العلم فريضة على كل مسلم، وواضع العلم عند غير أهله كمقلد الخنازير والجوهر واللؤلؤ والذهب".

ذلك تكون في ذيل الأمم، فعلى قدر الوعي والثقافة في الأمة الإسلامية يكون الأمن لها من مطامع القوى المستعمرة (٣٠٠).

وينبثق تصور التربية الإسلامية لقضية حقوق الإنسان من موقف الإسلام من الإنسان وتصوره له، الذي ينبع من التصور الأساسي الذي قدّمه الإسلام للحقوق، وهو تصور يقوم على فكرتين أساسيتين (٢٨٠):

الأولى: إنّ الإنسان مخلوق مكرّم من خالقه، ومختار لأداء رسالته على الأرض، وفي ذلك يقول الله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ كَرَّمْنَا بَنِيّ ءَادَمَ وَمَلْنَاهُمْ فِي الْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ وَرَزَقَنَاهُم مِن خَالَعَ عَلَى الله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ كَرَّمْنَا بَنِيّ ءَادَمُ وَمَلْنَاهُمْ فِي الْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ وَرَزَقَنَاهُم مِن الطَّيْبَاتِ وَفَضَالًا ﴾ (٣٩). وقد كرّم الإسلام الإنسان باعتبار خلقه، وباعتبار رسالته، وغايته في الحياة (٢٠٠٠).

والثانية: إنَّ الإنسان صاحب حقوق يولد بها، ويمتنع على الغير المساس بها، فالإنسان في الإسلام هو الكائن المفطور على قبول الحق، والدفاع عنه.

إلّا أنّ التربية الإسلامية في نظرتها للإنسان في المجتمع تقرر وتؤكد الكيان المستقل للفرد، وكذا الكيان المتكامل للمجتمع، وتقرر أن المجتمع يستمد وجوده من كيان الفرد، ويحقق الفرد ذاته من خلال التعامل مع المجتمع – كما يقول ابن خلدون: "الإنسان مدني بالطبع "(١٤)، فلا يمكن القول بالفرد على حساب المجتمع إذ لا يمكن أن يحيا بمعزل عن المجتمع، وكذلك لا يمكن القول بالمجتمع على

انظر: عطية، محمد أحمد محمد فرج، حقوق الإنسان بين هدى الرحمن واجتهاد الإنسان، دار ابن
 کثير، الکويت، ط١، ١٤٢٦هـ، ٢٠٠٥م: ص١١٦.

٣٨- انظر: موسى، محمد فتحي، التربية وحقوق الإنسان في الإسلام، ص١٧ وانظر أيضا: الزحيلي، حق الحرية في العالم: ص١٩- ٢٠.

٣٩- سورة الإسراء، الآية (٧٠).

٤٠ عطية، محمد، أحمد محمد فرج، حقوق الإنسان بين هدى الرحمن واجتهاد الإنسان، مكتبة ابن كثير
 الكويت، ط١، ١٤٢٦هـ- ٢٠٠٥م: ص ٤٨.

٤١ - ابن خلدون، عبد الرحمن، المقدمة، تحقيق: أحمد جاد، دار الغد الجديد-القاهرة، ١٤٢٨هـ-٢٠٠٧م، ط١: ص٥٣.

حساب الفرد؛ لأنَّ هذا يعني إنكاراً لحريَّة الفرد ورفضاً لكيانه المستقل.

ومع أنّ الإسلام قرّر الحقوق الفردية إلا إنّه يقر أنّ الإنسان لا يعيش بمعزل عن الآخرين وأنّ للمجتمع حقوقاً، وهي حقوق لا تتعارض مع حقوق الفرد ولكنها تتكامل معها من أجل الهدف الأسمى وهي عبادة الله، وعمارة الأرض (٢٠٠)؛ حيث إنّ العلاقة بين حقوق الإنسان والمصلحة العامة المتعلقة بالمجتمع في الفكر الإسلامي ترتبط ارتباطاً وثيقاً بنظرة الإسلام للإنسان، وهي نظرة معتدلة عن مكانة الإنسان في الكون؛ فالإسلام لا يفكر في الإنسان كمخلوق متميز في خلقه فقط، بل ينظر إليه كخليفة في الأرض، وللبشر حقوق تعكس طبيعتهم كخلفاء في الأرض، وهذه الحقوق ليست مطلقة، بل مقيدة في ضوء مصالح الأفراد، ولذلك فالإنسان كائن اجتماعي، فلا بد من توازن بين مصالح الفرد ومصالح الجماعة في الإسلام، وإذا تعارضت مصالح الفرد ومصالح الجماعة مع التعويض العادل للفرد (٢٠٠).

ويعبَّر عن هذا التوازن أيضاً بالوسطية؛ وهي خصيصة من أبرز خصائص الإسلام – التي تدعو إليها التربية الإسلامية – ويقصد بها التوسط أو التعادل بين طرفين متقابلين أو متضادين، بحيث لا ينفرد أحدهما بالتأثير، ويطرد الطرف المقابل، وبحيث لا يأخذ الطرفان أكثر من حق ويطغى على مقابله ويحيف عليه (١٤٠)، وعليه فإنّ هذه الحقوق التي منحها الإسلام للفرد فرض عليه في مقابلها واجبات للمجتمع تكافئها، وقيّد هذه الحقوق الفردية بأن تكون في حدود تحقيق حقوق المجتمع عما يقدّمه للغير من واجبات (١٤٠).

٤٢ - انظر: موسى، محمد فتحي، التربية وحقوق الإنسان في الإسلام: ص٢٢ - ٢٥.

٤٣- انظر: موسى، محمد فتحيّ، التربية وحقوق الإنسان فيّ الإسلام: ص٢٦-٢٥، نقلاً عن: Kevin، Dwyer: Arab Voices، The Human right debate in the Middle East. London، New ، ١٩٩١، ٦٩، ٩٩. ٧٥. بتصرف).

<sup>28-</sup> انظر: القرضاوي، كتاب مدخل لمعرفة الإسلام نقل بتاريخ ٢٨ / ٢ / ٢٠١١م، www.rasoulallah.net/v2/document/aspx.

۶۵ - انظر: القرضاوي، كتاب مدخل لمعرفة الإسلام نقل بتاريخ ۲۸ / ۲ / ۲۰۱۱م، www.rasoulallah.net/v2/document/aspx.

وأيضاً فإنّ التصور الإسلامي الذي يجب أن تقدمه التربية الإسلامية يقر مبدأ المطالبة بحقوق الإنسان لكنه في مقابل ذلك لا بدّ من تقديمه للواجبات التي عليه؛ حيث إنّ العلاقة بين الحقوق والواجبات علاقة تلازم، بما يحقق للإنسانية الخير والعدالة والكرامة (٢٠٠٠)؛ فواجبات الفرد حقوق للآخرين، وبقدر الحقوق تكون الواجبات، فعلى الرغم من صحة مبدأ مطالبة الفرد فلا يعني هذا أن تُحمّل المطالبة بالحقوق مبدأ الأثرة - بحيث يطالب الأفراد بحقوقهم دون تقديم ما عليهم من واجبات أو التحدث عنها على أقل تقدير - بل لا يجوز أن يعدّ الحرمان من الحقوق مسوّغاً للفرد من إهدار حقوق غيره - ولاسيّما حقوق من ظلمه أو أساء إليه من فحقوق المرأة في الوقت نفسه واجبات زوجها، وحقوق الزوج واجبات زوجته أيضا، وحقوق الوالدين واجبات الأبناء، وحقوق الأبناء واجبات الوالدين وهكذا... فلو انطلق كل فرد من واجباته بالقيام بها دون التعلق بالمطالبة بحقوقه، لتحقق للجميع الاستمتاع بحقوقهم (٧٠٠).

وتبيّن وثيقة حقوق الإنسان في الإسلام في المادة السادسة ذلك فتقول (^^): «المرأة مساوية للرجل في الكرامات الإنسانية، لها من الحقوق مثل ما عليها من الواجبات». وفي المادة السابعة: «لكل طفل منذ ولادته حق على الأبوين والمجتمع والدولة في الحضانة والتربية والرعاية المادية والأدبية، . . . وللآباء على الأبناء حق الأبوة . . . . وفقاً لأحكام الشريعة».

ولا بدّ من الإشارة إلى أنّ الحق والواجب في التربية الإسلامية يرتبطان معاً ارتباطاً وثيقا لضمان سلامة المجتمع، فحقوق الإنسان مع كونها منحاً إلهية؛ فهي

<sup>23-</sup> انظر: الألفي، حقوق الإنسان وواجباته في الإسلام "دراسة مقارنة"، مطابع الهيئة المصرية العامة للكتاب - مصر، د.ط، ٢٠٠٥م: ص٨١.

۷۷- انظر: باحارث، عنان، دعوى الحقوق، نقل من الإنترنت بتاريخ: ۲۸ / ۲ / ۲۰۱۱ / ۲۰۱۱ - ۱۰ ..... www.bahareth.org/index.php%3Fbrowse%3

۲۰۰۱ / ۲ / ۲۸ / ۲۰۰۱ انظر: وثيقة حقوق الإنسان في الإسلام، نقلت من الإنترنت بتاريخ: ۲۸ / ۲ / ۲۰۰۱ / ۲۰۰۱ .www.alghoraba.com / wthacq / 3-92520hoqoo

كذلك مأمورات شرعية مطلوبة من الإنسان وحثّ الشرع عليها، وحذّر من التفريط فيها، فمثلاً الحرية مع كونها حقاً من حقوق الإنسان فهي مأمور بها من قبل الشرع، فالله عزّ وجلّ ينعى على من امتهنت كرامته وحيل بينه وبين إظهار دينه أن يبقى بأرض يمتهن فيها وتضيع فيها كرامته، فيقول تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ تَوَفَّهُمُ الْمَلَيْحِكَةُ ظَالِمِي آنفُسِهِم قَالُوا فِيمَ كُنُمُ قَالُوا كُنّا مُسْتَضْعَفِينَ فِي ٱلأَرْضِ قَالُوا أَلَمْ تَكُنّ أَرْضُ اللّهِ وَسِعَة فَهُم فَنَهُ عَرُوا فِيماً ﴾ ومعنى أنها واجبة للإنسان؛أنه لا يجوز أن يتنازل عنها أو يفرط فيها وأنها حق له. (٥٠)

# المطلب الثاني: دور التربية الإسلامية في تعليم حقوق الإنسان:

والمنهج التربوي في الإسلام أكد على الواجبات تأكيدَه على الحقوق؛ لأنّ التربية الإسلامية لا توجه المتعلمين للبحث عن الحقوق التي لهم فقط، وإغّا توجههم أيضاً للقيام بالواجبات التي عليهم -انطلاقاً من مبدأ علاقة المسؤولية في التربية الإسلامية - (١٥) كأن يوجه المسلم أو المسلمة «للحق الذي عليه أو عليها» ليس «للحق الذي له أو لها»، (٢٥) وذلك مع مراعاة عدم تنازل الأفراد عن حقوقهم.

وعلى هذا، فإنّ التربية الإسلامية توجّه المتعلمين إلى عدم إسقاط حقوق الظالم بسبب تقاعسه عن القيام بواجباته، فالحاكم إن قصّر في بعض واجباته لا تتعمد الرعية حرمانه من حقه في الطاعة في المعروف، والأب إن أساء في معاملة أولاده، لم يصح لهم إسقاط حقه في البر والطاعة، وكذلك الأقارب إن أهملوا

٤٩- سورة النساء، آية: ٩٧.

٥٠- انظر: عطية، محمد، حقوق الإنسان بين هدي الرحمن واجتهاد الإنسان: ص٣٢-٣٣٠.

<sup>00-</sup> يُقصد بمبدأ المسؤولية في الحقوق والواجبات: ما يكون به الإنسان مسئولا ومطالباً عن أمور أو أفعال أتاها، فالمسؤولية تبدأ حين يطالبك الواجب ويناديك منادي العمل وتنتهي بعد أن تقدم حسابك عما صنعته في جواب ذلك الدعاء، انظر: الشافعي، محمد إبراهيم، المسؤولية والجزاء في القرآن الكريم، مطبعة السنة المحمدية، ط١، ١٩٨٢هـ ١٩٨٢م، د.م: ص٣٥-٣٦.

٥٢ - انظر: الكيلاني، ماجد عرسان، فلسفة التربية الإسلامية، دار القلم - دبي، ط١، ١٤٢٧هـ-٢٠٠٦م: ص٥٩ بتصرف في الألفاظ.

الصلة، وقطعوا الرحم لم يجز مقابلتهم بالمثل، وقد سأل سلمة بن يزيد الجعفي رسول الله على فقال: "يانبي الله أرأيت إن قامت علينا أمراء يسألونا حقهم ويمنعونا حقنا فما تأمرنا؟ فأعرض عنه، ثم سأله فأعرض عنه، ثم سأله الثانية أو الثالثة فجذبه الأشعث بن قيس وقال: "اسمعوا وأطيعوا فإنما عليهم ما حملوا وعليكم ما حملتم». (٥٣)

ويظهر من قول الرسول على الله و كلكم راع وكلكم مسئول عن رعيته، الإمام راع ومسئول عن رعيته والمرأة راع ومسئول عن رعيته والمرجل راع في أهله وهو مسئول عن رعيته والمرأة راعية في بيت زوجها في بيت زوجها وهي مسئولة عن رعيتها، والخادم راع في مال سيده ومسئول عن رعيته (أنه)، أنّ التصور الإسلامي ينطلق في مسألة الحقوق المتبادلة بين أفراد المجتمع من ضرورة القيام بالواجبات وليس من مجرد المطالبة بالحقوق (٥٠٠)؛ فلا بدّ من توجيه المتعلمين إلى مبدأ النساوي والتكامل في الحقوق والواجبات بين الناس – من حيث إنّ كل حق يقابله واجب، وكل جماعة لها حقوق وعليها واجبات بعن الناس – بحيث تتحقق بذلك الكرامة الإنسانية، فلا يستثنى أحد منها بميزة في حق، أو إسقاط واجب؛ فالعالم إذا قتل جاهلاً قتل به، ولا عبرة بامتيازه عليه بالعلم، والجاهل كذلك إذا قتل عالماً يقتل به وحده، ولا يقتل معه غيره (١٥٠)، لقوله تعالى: ﴿ يَتَاكُمُ الَذِينَ ءَامَنُوا كُذِبَ عَلَيْكُمُ الْقِصَاصُ فِي الْقَنْلُ الْحُرُ وَالْعَبْدُ عَيْره فَيْ الْمَنْ فَيْ الْمَعْرُوفِ وَأَدَامُ إِلَيْهِ بِإِحْسَانٍ ذَلِكَ تَغَفِيكُ مِن أَخِيهِ شَيْ أَنْ الْمِعُوفِ وَأَدَامُ إِلَيْهِ بِإِحْسَانٍ ذَلِكَ تَغَفِيكُ مِن أَخِيهِ مَن أَخِيهِ الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله وَلَا تَعْلَى الله عَلَى اله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى ال

٥٣ - مسلم، الصحيح، كتاب الإمارة، باب الأمر بالصبر عند ظلم الولاة واستئثارهم، حديث رقم (١٨٤٦): ٣/ ١٤٧٤..

٥٤- البخاري، الصحيح، كتاب الجمعة، باب الجمعة في في القرى والمدن، حديث (٨٩٣): ٢ / ٦.

٥٥- انظر: باحارث، عنان، دعوى الحقوق، نقل من الإنترنت بتاريخ: ٢٨ / ٢ / ٢٠١١

٥٦- انظر: البكاري، المنهاج الإسلامي في التربية على حقوق الإنسان، ص٤٣-٤٧.

٥٧- سورة البقرة: الآية (١٧٨).

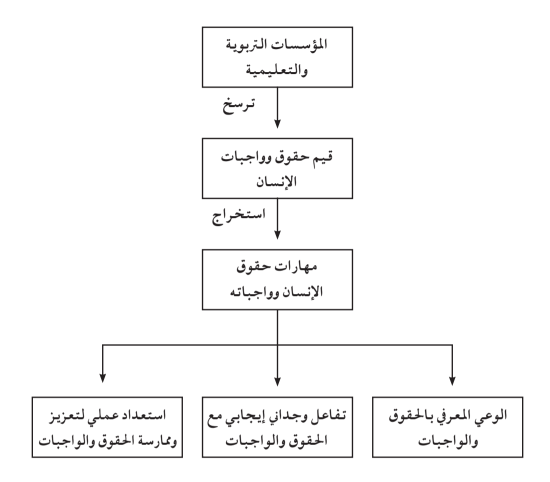
ويؤدي هذا التوازن الذي يجب أن تقدمه التربية الإسلامية للأفراد إلى تكوين مجتمع آمن متماسك، لا يؤدي فيه تفاوت البشر في المواهب والقدرات والكفاءات إلى استعباد واستغلال فريق لفريق، وانفراد جماعة قليلة من الناس بالنفع على الآخرين، وبهذا توجّه التربية الإسلامية الأفراد إلى التعاون فيما بينهم لإعطاء كل ذي حق حقه على الرغم من تعدد فئاتهم، وأدوارهم، وتفاوت أحوالهم؛ وذلك لتساويهم جميعاً في الكرامة والحقوق والواجبات، وبهذا التوازن تتحقق العدالة الاجتماعية بين الناس، وبذلك يتحقق الأمن بين الناس (٥٠٠).

وانطلاقاً من أهمية الدور الذي يجب أن تقوم به المؤسسات التربوية والتعليمية في المجتمع – من توجيه الأفراد وتوعيتهم – ؛ فإنّه ينبغي عليها القيام بدورها من نشر ثقافة حقوق الإنسان وواجباته، وتطوير الوعي بها من أجل ترسيخ قيم حقوق الإنسان لتصبح بمثابة مثل عليا، ومبادئ عامة، ثمّ ممارستها في الحياة الاجتماعية، بحيث تتحول في المستوى التربوي والتعليمي إلى مهارات تتجسد في قدرات واستعدادات معرفية ووجدانية وسلوكية (٢٥). ويمكن تمثيل ذلك من خلال الشكل التالى (٢٠٠).

٥٨- انظر: البكاري، المنهاج الإسلامي في التربية على حقوق الإنسان، ص٤٥.

<sup>09-</sup> انظر: الانتصار، عبد المجيد، تعليم ثقافة الحق والمواطنة، مطبعة التوحيدي - الرباط، ط١، ٢٠٠٦م: ص٢٢.

<sup>-</sup>٦٠ انظر: (الانتصار، عبد المجيد، تعليم ثقافة الحق والمواطنة، : ص٢٢) حيث إنّه أخذت منه الفكرة مع إضافة تعديلات من الباحثة على الشكل.



فإن تم الوعي والتفاعل مع قيم حقوق الإنسان وواجباته من الجانب نظرياً، فإنه سيسهل تجسيدها تطبيقياً وعملياً، بحيث تصبح سمة واضحة في سلوك المتعلم.

ولذلك يجب على المؤسسات التعليمية والتربوية أن تنطلق من أجل تعليم ثقافة قيم حقوق الإنسان وواجباته من المنطلقات التالية (١٦٠):

١- التشبع بمبادئ حقوق الإنسان وواجباته، ودمجها ضمن أنظمة القيم الفردية والجماعية من أجل السلوك طبقاً لروحها ومبادئها عملية تربوية أساساً.

٦١ انظر: عطية، عطية، أساسيات في حقوق الإنسان والتربية: ص٢٩٨.

- ٢- إنّ العملية التربوية تستهدف تكويناً متكاملاً للفرد في جميع أبعاده الفكرية والنفسية والاجتماعية، وبذلك فإن التربية على حقوق الإنسان مشروع شامل يستهدف الإنسان ككل متكامل من جميع أبعاد شخصيته.
- ٣- وتستهدف أيضًا تكويناً متكاملاً للفرد يؤهله لأن يسلك وفقاً لمعرفته بحقوقه وواجباته وحقوق الآخرين وواجباتهم احترام حقوق الآخرين والدفاع عن حقوقه المشروعة طبقاً للمعايير التي حدّدَها الإسلام للأفراد، فيتحول المتعلم إلى مناضل حقوقي يواجه من ينتهك حقاً من حقوقه، وفي الوقت ذاته يقوم بواجباته اتجاه الآخرين ويقدم ما لهم من حقوق عليه، فيتحقق التوازن في المجتمع الإسلامي، ويؤدي ذلك إلى استقراره، ثم رقيّه وتميّزه على المجتمعات الأخرى.
- 3- أن تعي العملية التربوية أنَّ مجالات حقوق الإنسان متنوعة، وهي متداخلة مع مجالات متعددة فكرية واقتصادية وسياسية وثقافية واجتماعية -، يتم تقديمها بناءً على خطة تعليمية تربوية ضمن أهداف تربوية ونشاطات وأساليب ووسائل تربوية، مع مراعاة عملية التقويم في كل مرحلة من مراحل الخطة التربوية.
- ٥- احترام الحقوق التربوية للأفراد القائمين في العملية التربوية؛ بحيث تصبح ممارسة الحقوق والواجبات ممارسة يومية داخل المؤسسات التربوية والتعليمية داخل المجتمع، وتأكيد الاحترام الفعلي والحقيقي لهذه الحقوق، على أن تتضح آثار هذا الالتزام في المناهج والأساليب التربوية والتعليمية وأساليب تنظمها (١٢).

<sup>77-</sup> انظر: جوهر، صالح، والباسل، ميادة محمد، تنشئة الطفل العربي على حقوقه والمؤسسات التعليمية: ص٥٣-٥.

وعلى هذا، فإنّ التربية على حقوق الإنسان يجب أن تتميز بأنّها (٣٣):

تربية إسلامية: تقوم على أنّ حقوق الإنسان في الإسلام تنبثق من العقيدة الإسلامية، وتستند في التعامل مع الحقوق على تعاليم الشريعة الإسلامية، وتتعامل مع الحقوق على أنها منح إلهية منحها الله لخلقه، وليست منحة من مخلوق مثله، عن بها عليه إن شاء أو يسلبها منه متى يشاء، وإنها ليست مطلقة بل مقيدة بعدم التعارض مع مقاصد الشريعة الإسلامية، وعدم الإضرار بالغير (١٠٠٠)، ومنه حديث سمرة بن جندب: "أنه كان له عذق (١٠٠٠) من نخل في حائط رجل من الأنصار، ومع فطلب أن يبيعه فأبى، فطلب إليه أن يناقله فأبى، فأتى الرجل النبي فذكر ذلك نقال: فهبه له ولك كذا وكذا أمراً رغبه فيه، فأبى، فقال: إنّا أنت مضار، وقال للأنصاري: اذهب فاقلع نخله "١٢٠)، ووجه الاستدلال: في هذا الحديث النبوي فقال: إنها أن الخير أو للأنصاري: اذهب فاقلع نخله المكون مطلقاً وهو مقيد بعدم الإضرار بالغير أو مخالفة قصد الشارع من تحقيق المصالح لا المضار، ويؤيد ذلك قول ابن رجب: «فالأمر بالقلع هنا إنما عند الإصرار على المضارة من عدم قبول ما يدفع ضرر الملك (١٠٠٠).

٦٣ - انظر: الخوالدة، بناء برنامج تعليمي قائم، على مفاهيم حقوق الإنسان: ص١٧.

٦٤ انظر: عطية، محمد، حقوق الإنسان: ص٥٢.

٦٥ العذق: النخلة بحملها، الفيروز آبادي، القاموس المحيط: ٣ / ٢٦٢.

<sup>77-</sup> أبو داوود، سليمان بن الأشعث، سنن أبي داوود، مكتبة الرشد ناشرون - الرياض، ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م، ط١، كتاب الإجارة - باب أبواب من القضاة، الحديث رقم: ٣٦٣٦: ص: ٣٩٩. قال فيه الصنعاني: «رواه أبو داود من حديث الباقر عن سمرة، وقد قيل إنه لم يسمع منه ورجاله رجال الصحيح»، انظر (الصنعاني، الحسين بن أحمد بن يوسف، فتح الغفار الجامع لأحكام سنة نبينا المختار، تحقبق: مجموعة بإشراف علي العمران، دار عالم الفوائد، د.م، ١٤٢٧ه، ط١: ٣/ ١٢٤٤)، وقال فيه الألباني: «وهذا إسناد ضعيف ورجاله ثقات رجال مسلم، غير أن أبا جعفر هذا هو الباقر لم يسمع من سمرة»، انظر (محمد ناصر الألباني، ضعيف سنن أبي داوود، المكتب الإسلامي - بيروت، ١٩٩١م. ط١، ص١٣٦).

٦٧- ابن رجب الحنبلي، القواعد في الفقه الإسلامي، دار المعرفة- بيروت، ١٩٠٠م، د.ط: ص: ١٤٩.

تربية إنسانية: تراعي حقوق الإنسان أياً كان، ولا تقتصر على حقوق المسلم، وتقوم أيضاً على توعية المتعلم بالحقوق بهدف تحقيق إنسانيته وكرامته ووجوده. فقد روى عبد الله بن مسعود على قال: قال رسول الله على: «مَنْ حَلَفَ عَلَى عَينِ وَهُوَ فِيهَا فَاجِزُ لِيَقْتَطَعَ بِهَا مَالَ امْرئ مُسْلم، لَقِيَ الله وَهُو عَلَيْه غَضْبَانُ». قَالَ الأَشْعَثُ بن قيس: في والله كَانَ ذَلك، كَانَ بيني وَبَيْنَ رَجُل مِنَ الْيَهُود أَرْضُ فَجَدَدني، فَقَدَّمْتُهُ إلى النّبي فَي وَالله كَانَ ذَلك، كَانَ بيني وَبَيْنَ رَجُل مِن الْيَهُود أَرْضُ فَجَدَدني، فَقَدَّمْتُهُ إلى النّبي فَي ، فَقَالَ لي رَسُولُ الله في: «ألك بيّنة ؟» قُلْتُ: لا. فقال لليَهُودي: «احْلف ويَذْهَب بَالي. فقال لليَهُودي: ﴿ إِنَّ اللّذِينَ يَشَتَرُونَ بِعَهْدِ اللهِ وَأَيْمَنِمْ مُنَا قَلِيلًا ﴾ ((١٧) (٢٧)، ويقضي رسول الله في بذلك مع علمه أنّ اليهود لا يتورعون عن الكذب؛ فهم لا يكذبون على الله في يقول تعالى: ﴿ وَيَقُولُونَ عَلَى الله على الله في يقول تعالى: ﴿ وَيَقُولُونَ عَلَى الله على الله على الله على الخلق فقط، ولكن يفترون الكذب على الله على الخلق فقط، ولكن يفترون الكذب على الله على ا

٦٨- انظر: المرجع السابق، والصفحة نفسها.

<sup>79-</sup> احمد بن حنبل، ابو عبد الله احمد بن محمد بن حنبل، المسند، تحقيق السيد ابو المعاطي النوري، عالم الكتب، بيروت، ط،١٩٩٨ رقم الحديث ٢٣٨٨٥، ج٥/ ص٤١١.

الترمذي، السنن، كتاب المناقب عن رسول الله (صلّى الله وعليه وسلم)، باب في فضل الشام واليمن،
 حديث (٣٩٥٦): ٥ / ٧٣٥، وقال فيه: «هذا أصح عندنا من الحديث الأول»..

٧١- سورة آل عمران، آية: ٧٧.

٧٢- البخاري: كتاب الخصومات، باب كلام الخصوم بعضهم في بعض ٢٢٨٥، ومسلم: كتاب الإيمان، باب
 وعيد من اقتطع حق مسلم بيمين فاجرة بالنار ١٣٨ (تخريج).

اللهِ اللهُ اللهُ

تربية عقلانية: تستند إلى مخاطبة العقل، وتوعيته بما عليه من حقوق وواجبات بهدف تنوير أفكار وسلوكيات المتعلم، وطالب بعدم استعمال أي حق إلا بكامل القوى العقلية، ولذلك قال تعالى: ﴿ فَإِن كَانَ ٱلَّذِى عَلَيْهِ ٱلْحَقِيهُا أَوْضَعِيفًا وَضَعِيفًا وَضَعِيفًا وَلَا يَسْتَطِيعُ أَن يُعِلَّ هُوَ فَلَيْمُ لِلَّ وَلِيّهُ وَلِيْهُ وَلِيْكُ وَلِيْهُ وَلَيْهُ وَلِيْهُ وَلِيهُ وَلِيْهُ وَاللَّهُ وَلِي وَاللَّهُ وَلِيْهُ وَلِيْهُ وَلِيْهُ وَلِيْ فَإِنْ كَانَ اللَّهُ وَلَيْهُ وَلَوْهُ وَلَوْهُ وَيَعْلَى وَاللَّهُ وَلِيْهُ وَلِي لِللَّهُ وَلِيْهُ وَلِيْهُ وَلِيْهُ وَلِيْهُ وَلِي اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُوا وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَاللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَالِلَّهُ وَاللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلِي اللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلِل

تربية نقدية: تُسهم في مساعدة المتعلم في الوقوف معها موقف الناقد والممحص للسلوكيات التي تتنافى مع حقوق الإنسان، وفيما روى عند عبد الرحمن بن عوف - رضي الله عنه - طلق زوجته تماضر طلاقاً بائناً في مرض موته ثم مات وهي في العدة فقضى عثمان -رضي الله عنه - بتوريثها منه» (۸۷۰) فقد وقف عثمان رضي الله عنه موقف الناقد الممحص لسلوك عبد الرحمن بن عوف التعسفي فرأى أنه تنافى مع حق زوجته من الميراث، ولذلك أمر بتوريثها

٧٣ - آل عمران، آية: ٧٥.

٧٤- انظر: مُقاصد الشارع من الحق من كتاب: الشاطبي، أبي إسحاق إبرهيم بن موسى، الموافقات في أصول الشريعة، دار الكتب العلمية، بيروت، د.م، ط١: ٢/ ٢٥١.

٧٥- سورة البقرة، آية: ٢٨٢.

٧٦- انظر: الغزالي، أبو حامد محمد، الأدب في الدين، تحقيق: محمد جابر، د.ط، د.ن، د.م، د.ت:
 ص٠١١، القابسي على بن محمد، أحوال المعلمين والمتعلمين، ملحق بكتاب التربية في الإسلام، لأحمد فؤاد الأهواني، دار المعارف، القاهرة، ١٩٦٧م، د.ط، ص: ٣٢٢.

٧٧- القابسي، الأدب في الدين، المرجع السابق، ص: ٣٢٢.

ابن رشد، محمد بن أحمد، بداية المجتهد ونهاية المقتصد، تحقيق: علي محمد معوض، وعادل أحمد عبد الجود، دار الكتب العلمية - بيروت، ١٤١٦هـ - ١٩٩٦م، ط١: ٤/ ٣٨٤.

منه لرؤيته الثاقبة - بأنَّ مرض الموت هو مظنَّة هذا قصد الإضرار أو قرينه عليه، فيحمل باعثه على اتخاذ الطلاق ذريعة لحرمان زوجته من ميراثها، فيعامل بنقيض قصده محافظة على حقها ودفعاً للظلم والهضم عنها (٧٩).

تربية منفتحة: تُسهم في تفتح شخصية المتعلم على عالمه الإسلامي، والاطلاع على العالم الدولي حتى يكون أكثر إيجابية نحو التعامل مع الحقوق، ومقاومة كل ما يهضم الحقوق، وخاصة في العالم الإسلامي، وتدخل قضية الحقوق ضمن الأولويات التي يجب أن تهتم بها عالمية الإسلام، أن الخصوصية الكبرى لمفهوم حقوق الإنسان في الرؤية الإسلامية تتمثل في «الشمول والعالمية»؛ فقد جاءت الشريعة بتقرير كل أنواع الحقوق المدنية والدينية والسياسية والاقتصادية والاجتماعية والثقافية والعلمية، الجماعية منها والفردية من جهة، وجاء الخطاب من جهة أخرى باحترام هذه الحقوق وحمايتها وضمانها شاملاً لكل بني آدم، أو لكل إنسان بوصفه إنساناً، وبوصفه إنساناً فقط لا أكثر من ذلك ولا أقل؛ بل تمتد هذه الحقوق -في جوانب كثيرة منها- لتشمل الحيوان والجماد والبيئة في منظومة متجانسة ومتناغمة (٨٠٠)، ما رواه البخاري ومسلم عن أبي هريرة -رضي الله عنه - عن رسول الله -صلى الله عليه وسلم - قال: «بينما رجل يمشى فاشتد عليه العطش فنزل بئراً فشرب منها، ثم خرج فإذا هو بكلب يلهث، يأكل الثرى من شدة العطش قال: لقد بلغ هذا الكلب مثل الذي بلغ بي، فملاً خفه، ثم أمسكه بفيه، ثم رقى، فسقى الكلب! فشكر الله له، فغفر له، قالوا يا رسول الله! وإن لنا في البهائم أجرا؟ قال: "في كل كبد رطبة أجر". (١٨١)

٧٩ - الدريني، نظرية التعسف: ١٦١.

٠٨- البيومي، إبراهيم غانم، العالمية هي خصوصية حقوق الإنسان في الإسلام، نقل من شبكة الإنترنت بتاريخ: ٧٥ / ٣/ ١٠١٤ / ٣ / ١٠٠٤ www.hiramagazine.com

۱۸- البخاري، محمد بن اسماعيل ابو عبدالله، فتح الباري، الجامع الصغير المختصر، دار ابن كثير، بيروت، تحقيق مصطفى ديب البغا، ط۳، ۱۹۸۷، كتاب الادب، باب رحمة الناس والبهائم، ج٥، ص٢٢٣٨، رقم الحديث ٥٦٦٣،

لذلك فإن خصوصية حقوق الإنسان في الرؤية الإسلامية هي في «عالميتها» إذ إن خطاب التكليف بها وبحمايتها موجه للآدمي بموجب كونه إنساناً، وليس ثمة حق واحد دينياً كان أو مدنياً، سياسياً أو اجتماعياً مقرر للمسلم وحده ومحظور على غيره. وهذه الخصوصية أيضاً هي في شمولها لكل أنواع الحقوق التي عرفتها المواثيق والإعلانات العالمية لحقوق الإنسان في صيغها الحديثة والمعاصرة (١٨٠٠).

تربية قيمية سلوكية: وذلك من خلال تأدية دورها في إكساب المتعلم قيم ثقافة الإنسان وامتلاكه نسقًا قيميًّا سلوكيًّا يوجه أفكاره وسلوكه نحو قضايا حقوق الإنسان في بيئته (۱۸۰۰)، لذلك يحوّل رسول الله في قضية حقوق الإنسان إلى قيم إنسانية سلوكية في مواقف كثيرة منها قوله في حق الجار على الجار: «أتدرون ما حق الجار، إذا استعان بك أعنته، وإن استنصرك نصرته، وإن استقرضك أقرضته، وإن مرض عدته، وإن مات شيعته، وإن أصابه خير هنأته، وإن أصابته مصيبة عزيته، ولا تستطل عليه بالبناء فتحجب عنه الريح إلا بإذنه، وإذا اشتريت فاكهة فأهد له منها، فإن لم تفعل فأدخلها سرِّاً، ولا يخرج بها ولدك ليغيظ ولده، ولا تؤذه بقتار قدرك، إلا أن تغرف له منها» (١٠٤)، حيث لا بدّ من الجانب التطبيقي العملي ليتكامل مع الجانب التعليمي في الحياة الاجتماعية؛ ولذلك لابد من إظهار دور التنشئة الاجتماعية في الكشف عن حقوق الإنسان من خلال (١٠٠٠):

أولا: دور الأسرة: حيث إنّ كل ما يكتسبه الفرد في المؤسسة الأولى سيمتد

٨٢- البيومي، إبراهيم غانم، العالمية هي خصوصية حقوق الإنسان في الإسلام، نقل من شبكة الإنترنت بتاريخ: ٣٠٥ / ٣/ ٢٥٠ / ٣٠١٤ /٣ / ٣٠٠ www.hiramagazine.com

٨٦- انظر: الخوالدة، بناء برنامج تعليمي قائم على مفاهيم حقوق الإنسان: ص١٢.

٨٤- السيوطي، جامع الأحاديث - تحقيق: عباس أحمد صقر - أحمد عبد الجواد ط. دار الفكر، (ج ١ / ص ٢٦٥)

٥٨- حلس، داود درويش، حقوق الإنسان الثقافية بين الشريعة الإسلامية والمواثيق الدولية "الواقع والمأمول"، بحث مقدم إلى مؤتمر الإسلام والتحديات المعاصرة"، المنعقد بكلية أصول الدين في الجامعة الإسلامية ٢، غزة، ٣/٤/٢٠٧٥ (بتصرف).

أثره إيجاباً أو سلباً على تفكيره وسلوكه فيما بعد طفولته الأولى حينما ينضم إلى نسيج المؤسسات الأخرى التي أولها المدرسة، ولذلك فإن التربية داخل الأسرة أحد أسس التربية على حقوق الانسان فإذا لم يجد ما يرسخها ويعززها، وينسجم معها منذ الطفولة الأولى في الأسرة والعائلة، فإن ذلك سيكون عائقاً أمامها في المراحل اللاحقة للطفولة في الأسرة، وخارج مجال الأسرة، وأيضاً لا بد من توعية الآباء بالدور الفعال الذي عليهم تقديمه لأفراد الأسرة من خلال النموذج العملي الذي يقدمه الآباء للأبناء فيما منح لهم من سلطة ومن حقوق وعدم الإساءة في استخدامها.

ثانياً: دور التعليم العام والتعليم العالي: تعليم حقوق الانسان ومضمونها وأبعادها المختلفة هما نقطة البدء لتطبيقها، وإعمالها بصورة فاعلة باعتبارها خطوة أساسية للخروج بتلك الحقوق من الحيز النظري إلى مجال التطبيق العملي مما يؤدي إلى تنمية الحس الإنساني وتعميق الوعي بها، وتعميق روح التفاهم والتعاون المشترك؛ لذا فتدريس تربية حقوق الانسان لابد أن يبدأ به في سن مبكرة، من خلال دمج حقوق الانسان في المناهج التعليمية ضمن المواد الدراسية خاصة التربية الإسلامية، واللغة العربية، والتربية الوطنية، والتاريخ؛ وذلك لتلاميذ المرحلة الأساسية، وعلى أن يكون هناك لها مقرر مستقل في المرحلة الثانوية مع أن المعلم هو النموذج العملي للطالب مما يتطلب الأمر عقد دورات تدريبية للمعلمين وتبصيرهم بأهمية وكيفية تربية حقوق الإنسان، وكذلك تدريس حقوق الإنسان في كثير من الجامعات ضمن مساقات خاصة لجميع الكليات غايته نشر الوعي الصحيح بحقوق الإنسان.

ثالثاً: دور المؤسسات الإعلامية: يأتي دور المؤسسات الإعلامية (المقروءة، والمسموعة، والمرئية) في تجسيد ثقافة حقوق الإنسان، وحريته، وكرامته. وهذه

الثقافة تتمثل في نشر مبادئ حقوق الانسان والقيام بنقد هادف وبناء إذا ما ارتكز على الموضوعية، ومنظومة سلوكية توازن بين الحرية والمسؤ ولية، والقيام بمجالات تثقيفية وإعلامية بين أفراد.

# المبحث الثاني: تصور النظم الوضعية لحقوق الإنسان ويشملمطلبان:

المطلب الأول: فلسفة الحقوق في الحضارات الوضعية القد يمة

حيث إنّ أبرز الحضارات التي اهتمت بقضية الحقوق الإنسانية في المجتمعات القديمة حضارتان، وهما: «الحضارة اليونانية، والحضارة الرومانية» وفيما يلي بياناً موجزاً لكل منهما:

# أولاً: الحضارة اليونانية (٢٨٠):

يرجع تاريخ الحضارة اليونانية إلى عام ١٢٠٠ ق. م، وهي حضارة تمتاز بالفكر السياسي والفلسفي؛ حيث كثر فيها علماء الفلسفة والسياسة والقانون (١٢٠٠)، وفي إطار الحضارة اليونانية فإنّ البحث لمسألة حقوق الإنسان وأصولها الأولى يمكن أن يتم عبر منفذين: الأول: يخص التشريعات اليونانية، والثاني: يرتبط بالمدارس الفلسفية اليونانية التي أكدت على الأسس أو المبادئ الرئيسية التي تعكس رؤية محددة لموضوعات لها علاقة بفكرة حقوق الإنسان إلى حد ما (٨٨٠).

وحتى يتم فهم واقع حقوق الإنسان وحرياته لا بد من الاطلاع على جوانب مختلفة من حياة الفرد في المجتمع اليوناني، ويمكن إجمالها بما يلي (٨٩):

٨٦- انظر: عطية، أساسيات حقوق الإنسان والتربية: ص٣٠-٣٢.

٨٧- انظر: المرجع نفسه، الصفحة نفسها.

٨٨- انظر: العزام، سهيل محمد، جذور حقوق الإنسان، دائرة المكتبة الوطنية - الأردن، ط١، ٢٠٠٩م، ص٨٨.

٨٩- انظر: . عطية، أساسيات حقوق الإنسان والتربية: ص٣٠-٣٢

أولاً: فلسفياً: نظر اليونان إلى أنَّ الفرد يجب أن يخضع للدولة؛ لأنَّه ناقص بطبيعته وعاجز من أن يستقل بنفسه، فكان من الضروري أن تقوم الدولة باستيعاب حياته ونشاطه، مثال ذلك إلزام الرجل بالزواج في سن معينة.

ثانياً: اجتماعياً: كان أفراد الدولة مقسمين إلى أربع طبقات: طبقة الأشراف (الحكام، القضاة، الكهنة)، وطبقة أصحاب المهن، وطبقة الفلاحين والفقراء، وطبقة الأرقاء، وكان لطبقة الأشراف حق في استرقاق الفلاحين عند عجزهم عن دفع ديونهم، حتى أنّ أعظم فلاسفة اليونان –أرسطو – أوجد لنظام الرق مبررات، واعتبره أمراً طبيعياً مألوفاً يعود بالنفع على المجتمع.

ثالثاً: سياسياً: كانت السلطة في يد مجموع المواطنين الذين من حقهم المساواة والتعبير عن آرائهم السياسية وحق الانتخاب، إلا أنه لا يعترف لهم بحقوق أخرى من قبل الجماعة، وقد كانت السياسة لفئة معينة من المواطنين عدا الرقيق.

ومن أبرز الفلاسفة المفكرين في اليونان تطرقوا للحديث عن حقوق الانسان (٩٠٠):

أ- أرسطو: أكد أرسطو في مذهبه أنّ فريقاً من الناس مخلوقون للعبودية؛ لأنهم يعملون على الآلات التي يتصرف فيها الأحرار ذو الفكر والمشيئة (۱۰)، وقد دعا صراحة إلى أن يخصص المواطنون أنفسهم للشؤون السياسية تاركين كل الأعمال اليدوية للأرقاء، وبذلك فإن أرسطو كان يعترف بمشروعية الرق، ويقبل وجود فوارق اجتماعية بين البشر، ويرفض الركيزة الأساسية

٩٠ انظر: عطية، أساسيات حقوق الإنسان والتربية: ص٣٣ - ٣٤.

<sup>91-</sup> انظر: الفار، عبد الواحد، قانون حقوق الإنسان في الفكر الوضعي والشريعة الإسلامية، دار النهضة العربية - القاهرة، د.ط، ١٩٩١م: ص٥٤، عطية، أساسيات في حقوق الإنسان والتربية: ص٣٣.

لحقوق الإنسان - وهي؛ فكرة المساواة بين الجميع - (٩٢)، ويرى أنّ الله خلق فئتين من الناس، الأولى: اليونانيون الذين يمتازون بالفعل والإرادة، والفئة الثانية: البرر ذو الطاقات البدينة التي تهيئهم لأن يكونوا عبيداً (٩٣).

ب- أفلاطون: قرر أفلاطون في مدينته الفاضلة بحرمان العبيد من حق المواطنة، وإجبارهم على الطاعة، وخضوعهم للأحرار من سادتهم أو من السادة الغرباء، وإذا تطاول أحد العبيد مع سيد غريب سلمته الدولة له ليعاقبه أو يقتص منه كما يشاء (٩٤).

ويلاحظ أنّ فكرة حقوق الإنسان في المجتمع اليوناني تنتقص الجوهر الأساسي لفكرة الحقوق؛ وهي فكرة المساواة بين أفراد المجتمع الواحد، وحق الحرية؛ حيث إنّ الحقوق في المجتمع اليوناني كانت لا تشمل الفئات الاجتماعية الأخرى من غير اليونان (٩٥٠).

وكما أنّ الحرية لدى اليونان لا تعني أكثر من الحقوق السياسية بما فيها الحق في التصويت والمشاركة في تعيين القضاة، إلا أنّ الخطأ الشائع هو؛ الاعتقاد بأن الإنسان كان يتمتع بالحرية في المدن اليونانية القديمة، فلم يعرف اليونان حرمة الحياة الخاصة، ولا حرية التربية ولا الحرية الدينية، ولم تكن الديمقراطية القديمة تعترف بحقوق الأفراد في مواجهة الدولة، بل ظلّ الفرد مسخراً لخدمة الدولة، وخاضعاً لها خضوعاً مطلقاً؛ فالخدمة العسكرية تمتد طوال حياة الفرد، وثروته تظلّ تحت تصرف الدولة، وعليه أن يخضع لدين الدولة ومعتقداتها الدينية، حتى

<sup>97-</sup> انظر: علوان، محمد يوسف، حقوق الإنسان في ضوء القوانين الوطنية والمواثيق الدولية، وحدة التأليف والترجمة والنشر - الكويت، ط١، ١٤١٩هـ-١٩٨٩م: ص١٨٨.

٩٣ - انظر: عطية، أساسيات في حقوق الإنسان والتربية: ص٣٣.

٩٤- انظر: المرجع نفسه، صَّ٣٣، والفار، قانون حقوق الإنسان في الفكر الوضعي والشريعة الإسلامية: ص٥٥.

<sup>90-</sup> انظر: عطية، أساسيات في حقوق الإنسان والتربية: ص٣٣، والفار، قانون حقوق الإنسان في الفكر الوضعي والشريعة الإسلامية: ص٥٥.

إنّه وصل تدخل الدولة في صميم الحياة الخاصة للفرد، في منع الرجل أن يبقى عازباً - في بعض المدن اليونانية، وفي طريقة اللباس، وطريقة تصفيف الشعر- وخاصة للنساء-(٩٦).

# ثانياً: الحضارة الرومانية:

وكما هو الحال في التشريعات اليونانية، تراها في التشريعات الرومانية في روما؛ حيث إنّها تبتعد كل البعد عن روح حقوق الإنسان (٩٧)، وقد كان المسيطر على الحضارة الرومانية رجال الكنيسة، ولم تكن الكنائس الرسمية تدعم حقوق الإنسان؛ وذلك لأن العبودية لم تلغ في ذلك الوقت، وقد كان التقسيم الطبقي قائماً، والمساواة محدودة، وكذلك حرية الرأي –التي لم تعرفها الكنائس – حيث كانت الكنيسة تحاسب الآراء المخالفة من الناس، وقد ظهرت الإمبراطورية من المناقشة في المسائل الدينية والحكم عليه بالنفي وحظرت على اليهود الزواج من المسيحيات، وحاربت كذلك العلم والعلماء (٩٨).

والغريب في هذا الفكر أنه كان للأب حق الحياة والموت على أفراد أسرته، وكانت المرأة قاصرة بموجب هذه التشريعات، ولم يكن لها حق الإرث، وكان للدائن أن يضع يده على جسم مدينه عند عدم الوفاء بدينه على اعتبار أن جسم المدين هو الضامن لسداد الدين –أي أن الدائنين كانوا يسترقون مدينهم حين يعجز هؤلاء عن دفع ديونهم –(٩٩).

وبسبب ثورة عامة الشعب - ولا سيّما الفقراء - على طبقة الأشراف صدر قانون (الألواح الاثني عشر) في منتصف القرن الخامس قبل الميلاد ألغيت بعض

٩٦- انظر: علوان، حقوق الإنسان في ضوء القوانين الوطنية والمواثيق الدولية: ص١٨-١٩.

٩٧- انظر: المرجع نفسه: صُ٩١.

٩٨ - انظر: عطية، أساسيات في حقوق الإنسان والتربية: ص٣٤.

٩٩- انظر: علوان، حقوق الإنسان في ضوء القوانين الوطنية والمواثيق الدولية: ص١٩-٢٠.

الفوارق بين الأغنياء والفقراء (۱۰۰۰)، إلا أنّ المحاولات المتقدمة وإنّ كانت تمثل خطوة في الإمبراطورية الرومانية باتجاه تنظيم الحياة فإن واقع المجتمع والدولة في روما كان يتناقض تماما مع الأفكار الحقيقية لحقوق الإنسان حتى في مفهومها البدائي فما كان يدور من قتل لحقوق الإنسان في روما وإهدار لكرامته يمثل جانباً من مظاهر تلك الدولة وعلامة بارزة تعكس جانباً مهماً من طبيعة المجتمع الروماني (۱۰۰۱)، ومن أبرز ذلك أنّها وضعت في الألواح الاثني عشر - أصول المحاكمات والعقوبات التي امتازت بالقسوة ومنها؛ نص على إعدام السارق المتلبس بجريمة السرقة، وأجاز للأب بيع أولاده، ونص على حصر الميراث في قرابة الرحم (۱۰۲۰).

وعليه فإنَّ فلسفة الحقوق في المجتمعات الوضعية القديمة في المجتمع اليوناني والروماني؛ كانت تقوم على مبدأ الحق للقوة، فالقوي يتمتع بجميع الحقوق، والضعيف حقوقه مستباحة بل ومفقودة في غالب الأحيان، ولم تكن هناك حماية لحقوق الأفراد، ولذلك لم تكن الحرية الشخصية ولا غيرها من الحريات معروفة ولا ثابتة، بل كان نظام الرق معروفاً كشيء طبيعي مألوف، وكانت حرية العمل مقيدة، والنظام الطبقي هو الأساس لبناء المجتمع، وكان الشعب مستعبداً، والمرأة كرامتها مهانة، وكذلك معظم الحقوق فقد كانت مهدرة (١٠٣٠).

المطلب الثانى: فلسفة حقوق الإنسان في الفلسفات الحديثة

تقوم فلسفة حقوق الإنسان وحرياته في الفكر الوضعي على الآتي (١٠٤): أولا: حقوق الإنسان في الفكر الرأسمالي:

١٠٠ - انظر: المقبل، حقوق الإنسان في الإسلام: ص٢١، وعطية، حقوق الإنسان: ص٤٣.

١٠١ - انظر: العزام، جذور حقوق الإنسان: ص٤٦.

١٠٢ - انظر: المقبل، حقوق الإنسان في الإسلام: ص٢١، وعطية، حقوق الإنسان: ص٤٣.

١٠٣- انظر: الحقيل، سليمان، حقوق الإنسان في الإسلام، ط٢، ١٤١٥هـ، د.ن، د.م: ص٢٠.

١٠٤ - انظر: عطية، أساسيات في حقوق الإنسان والتربية: ص٤٧.

وتستمد الفلسفة الرأسمالية مفهومها للحقوق من مجموعة من الاتجاهات والمدارس الفكرية (١٠٠٠)، وأهمها:

# ١ - مذهب الفردية المطلقة بوصفة أساسًا للحقوق الإنسانية (١٠٠٠:

وتنبثق فلسفة المذهب الفردي من الفكر الليبرالي، الذي يعطي الأولوية والأسبقية للفرد على المجتمع وعلى الدولة، وخاصة في المجالات التي تحميها حقوق الإنسان؛ حيث إن حقوق الإنسان - كما ترى - سابقة أخلاقياً على المجتمع والدولة، وأرقى منهما، وتقع تحت سيطرة الأفراد الذين يمتلكونها ويستطيعون ممارستها ضد الدولة في الحالات القصوى، مما يعكس المساواة بين الأفراد واستقلاليتهم، وحقهم في السعي لتحقيق مصالح وأهداف تختلف عن أهداف ومصالح الدولة وأحكامها، ويعتبر الفرد مكك في تلك المجالات والمجهودات التي تحميها حقوق الإنسان؛ أي أنه فرد مستقل يتساوى مع الآخرين، وله الحق في الاحترام والاهتمام المتساوي مع غيره (١٠٠٠).

ويمكن تلخيص المرتكزات الأساسية لهذا المذهب فيما يتعلق بالحقوق والحريات بما يلي (١٠٨٠):

أ- امتلاك الأفراد لحقوق طبيعية: حيث إن فلسفة هذا المذهب تقوم على أساس؛ أن للأفراد حقوقاً طبيعية غير مكتسبة من المجتمع يتمتعون بها منذ عهد الفطرة باعتبارها امتيازات.

١٠٥ - انظر: عطية، أساسيات في حقوق الإنسان والتربية: ص٧٧

<sup>1.</sup>٠٦ - وقد أصبح هذا الفكر الليبرالي محل نقد تدريجياً منذ الثورة الصناعية في القرن التاسع عشر، التي أوضحت ضرورة تدخل الدولة لتأمين حقوق جديدة هي الحقوق الاقتصادية والاجتماعية والثقافية، فضلاً على أن هذا المذهب أفرز في التطبيق أمراضاً معروفة مثل ظاهرة الاستعمار والتمييز العنصري وغيرها، انظر (علوان، حقوق الإنسان في ضوء القوانين الوطنية والمواثيق الدولية: ص٢٥).

١٠٧- انظر: علوان، حقوق الإنسان: ص٢٤- ٢٥، وعثمان، مبارك علي، وفرحان، محمد نورن حقوق الإنسان العالمية بين النظرية والتطبيق، مكتبة الأسرة - مصر، د.ط، ٢٠٠٦م: ص٨٩-٩٢.

١٠٨ - انظر: عطية، أساسيات في حقوق الإنسان والتربية: ص٤٩.

ب-حقوق الأفراد الطبيعية سابقة للوجود السياسي للجماعة، وبهذا فالفرد هدف المجتمع السياسي.

ج - حماية الحقوق والحريات الفردية من أن يُعتدى عليها من قبل الآخرين فقط، وهي وظيفة الدولة.

د- الحرية الفردية وسيلة لتقدم المجتمع؛ حيث إنّ تمتع الأفراد بحقوقهم يؤدي إلى ازدهار المجتمع.

# ٢ - نظرية العقد الاجتماعي (١٠٩):

تنطلق نظرية العقد الاجتماعي من مبدإ أن مطلق الحرية والإرادة لا تخضع لقانون أو نظام أو أي سلطة من السلطات، إنما تخضع لقانون الغاب، وإن الإنسان أراد تخليص نفسه من هذه الشرور البدائية؛ لأنّ الأفراد شعروا بعدم تحقيق مصالحهم ورغباتهم، ولذلك اتّفقوا على ترك الحياة الفطرية البدائية ليكونوا مجتمعاً سياسياً منظماً، ومن أبرز روادها: «هوبز»، «وجون لوك»، «وجان جاك روسو» (١١٠٠).

فيرى الفيلسوف الانجليزي «هوبز» أنّ الحكم المطلق يقوم على أساس أنّ حالة الطبيعة لا تولّد إلا فوضى لا يمكن احتمالها، فيعيش الناس في هذه الحالة في خوف وعداء، بل في حرب دائمة، ولذا فإن العقد الاجتماعي هو الوسيلة وسيلة فُضْلَى لتخليصهم من هذه الحالة، وإنّ مصلحتهم أن يتنازلوا تنازلاً نهائياً بموجب هذا العقد عن جميع حقوقهم حرياتهم الطبيعية إلى حاكم مطلق، وفي المقابل

١٠٩ - انظر: الكيلاني، عدي، مفاهيم الحق والحرية، دار البشير، عمان، د.ط، د.ت: ص٩٠، وعطية، أساسيات في حقوق الإنسان والتربية: ص٤٨.

١١٠ - انظر: عطية، أساسيات في حقوق الإنسان والتربية: ص١٥، والحلبي، محمد علي السالم، مبدأ المساواة في الشريعة الإسلامية والقانون الوضعي، الدار العلمية للنشر والتوزيع - عمان، ط١، ٢٠٠٢ م: ص١٢٧.

يتعين على الحاكم أن يقوم بحماية ورعاية مواطنيه (١١١١).

ويرى الفيلسوف «جون لوك»: أنّ حالة الطبيعة ليست جحيماً، وأنّ الإنسان كان سعيداً بها، إلا أنّ الحالة المدنية أفضل من الحالة الطبيعية –التي يحقق فيها كل شخص العدالة بنفسه-، ولحماية حقوقهم الطبيعية يقوم الأفراد عن طريق العقد الاجتماعي بإنشاء المجتمع السياسي، غير أنّ الفرد لا يتنازل نتيجة العقد الاجتماعي عن كل حرية وإنّا عن قسم منها فقط، وهو يحتفظ ضمن المجتمع بحقوق أساسية يتعين على السلطة حمايتها؛ وهي الحق في الحياة والحرية والملكية، ودافع بقوة عن حرية التعبير والحرية الدينية (١١٢).

أمّا «جان جاك روسو»: يرى أنّ الأفراد عن طريق العقد الاجتماعي قد تنازلوا نهائياً عن حقوقهم وحرياتهم ولكن لا لصاحب السلطة الحاكم أو -الدولة - إنّما للمجتمع أو الأمة (١١٠٠)، والسلطة في المجتمع تتمثل في رأيه في الإرادة العامة التي هي إرادة الأغلبية -الحكم الديمقراطي - (١١٠) أي أنّ السيادة تكون من حق المجموع ككل لا من حق فرد واحد (١١٠).

ويعمل على التوفيق بين سيادة الدولة وحرية الفرد من خلال أنّ الحرية الحقة تتمثل في طاعة القانون، الذي هو وليد الإرادة العامة (١١٦).

١١١- انظر: علوان، حقوق الإنسان في ضوء القوانين الوطنية والمواثيق الدولية: ص٢٣، الكيلاني، مفاهيم الحق والحرية: ص٩١٠.

١١٢ - انظر: علوان، حقوق الإنسان في ضوء القوانين الوطنية والمواثيق الدولية: ص٢٣.

١١٣- انظر: المرجع نفسه: ص٢٣، والكيلاني، مفاهيم الحق والحرية: ص٩١، وعطية، أساسيات في حقوق الإنسان والتربية: ص٤٨.

١١٤ - انظر: علوان، حقوق الإنسان، ص٢٦ - ٢٤.

١١٥ - انظر: عطية، أساسيات في حقوق الإنسان والتربية: ص٤٨.

١١٦ - انظر: علوان، حقوق الإنسان، ص٢٤.

# -7 مدرسة القانون الطبيعي -7

تحاول مدرسة القانون الطبيعي التوفيق بين فردية الإنسان وجماعيته أو بين الحرية والسلطة في إطار الدولة، وهي تؤكد على أن هناك قانوناً سابقاً على تشكيل الدولة، يتعين على السلطة أن تراعيه وهي تسن القانون الوضعي؛ حيث إنّ القانون الطبيعي الذي يستمد القانون الوضعي قوّته الإلزامية من خلال تمشيه معه وعدم مخالفته له، – وبحسب رؤية هذه المدرسة – يستمد الإنسان حقوقه من حالة طبيعية افتراضية مزعومة وليس من قانون يضعه البشر؛ وهذه الحقوق لصيقة بالإنسان وتثبت له لمجرد كونه إنساناً. (١١٨)

والحقوق الطبيعية تاريخياً سابقة للقوانين التي تحكم المجتمعات البشرية، بل هي سابقة على التنظيمات السياسية وأسمى منها، ومهمة السلطة الحاكمة الممثلة للمجتمع هي؛ رعاية هذه الحقوق والحريات والمحافظة عليها، والإنسان في حالة الطبيعة يكون حراً لا يخضع لأي سلطة (١١٩).

وتؤكد مدرسة القانون الطبيعي وجود قانون ثابت لا يتغير بتغير الزمان والمكان وغير مستمد من تقاليد موضوعة، وإغما مصدره الطبيعة ذاتها، وبإمكان العقل أن يكشفه، وفي هذا القانون كل الناس متساوون في تركيبهم النفسي، وفي نظرته المشتركة إلى ما يعتقدون أنه خير أو شر، ثم تطورت فكرة القانون الطبيعي بتخليصها من الصبغة الدينية التي اصطبغت بها في العصور الوسطى على يد رجال الدين؛ وذلك لأنّ القانون المستمد منه حقوق الإنسان هو قانون الطبيعة،

١١٧- انظر: الفار، عبد الواحد، قانون حقوق الإنسان في الفكر الوضعي والشريعة الإسلامية: ص٧٣، وعطية، حقوق الإنسان والتربية، ص٤٧.

١١٨ - انظر: علوان، حقوق الإنسان: ص٢١، والحلبي، مبدأ المساواة في الشريعة الإسلامية والقانون الوضعي، ص١٢٨.

١١٩ - انظر: علوان، حقوق الإنسان: ص٢١، والحلبي، مبدأ المساواة في الشريعة الإسلامية والقانون الوضعي، ص١٢٨.

حيث إن الفرد أسمى من الدولة، والأفراد بطبيعتهم أحرار ومتساوون، والطبيعة قانون أسمى من القانون الوضعي؛ لأنها إرادة إلهية عامة شاملة –ليست بحاجة إلى رجال الدين ليشرّعوا ويضعوا الأحكام – (١٢٠).

# ثانياً: حقوق الإنسان وحرياته في الفكر الاشتراكي (١٢١):

نشأ المذهب الاشتراكي على أساس من الانتقادات الموجّهة إلى فكرة حقوق الإنسان في ظل المذهب الفردي -الليبرالي -، فبدأ مجموعة من المفكرين بالبحث عن تصور لمجتمع جديد ينعم فيه الفرد بحقوق وفي الوقت نفسه يحقق منفعة لغالبية الناس (١٢٢٠).

حيث إنّه ينعدم وجود فكرة الفرد المستقل في المجتمعات الاشتراكية، فقيمة الشخص ووجوده يحددهما موقعه ودوره في المجتمع، وخارج المجتمع لا وجود للفرد المستقل أي أنّه لا قيمه كبيرة لوجوده إن كان بعيداً عن المجتمع – إلا أنّ أغلب هذه المجتمعات هي مجتمعات رق أو طبقات متمايزة؛ ويخضع القليل منها للحكم الديمقراطي –بالمعنى الواسع لهذه الكلمة –، وفي العادة تُقمع الانحرافات الفردية عن المعايير المجتمعة بشدة، وتفضيل المجتمع على الفرد عندهم معناه رفض مجتمع الأفراد المستقلين والذين لديهم حقوق شخصية غير قابلة للتصرف (١٢٣).

وأُبْرزَ دعاة الاشتراكية الماركسية ذلك ؛ حيث بدأ كل من «ماركس» و «انجلز» تأسيس التصور الماركسي المتعلق بحقوق الإنسان في أفكارهما بإدارة ما وصفاه

١٢٠ - انظر: عطية، أساسيات في حقوق الإنسان والتربية: ص٤٨، الفار، قانون حقوق الإنسان في الفكر الوضعى والشريعة الإسلامية: ص٧٥.

١٢١ - انظر: عطَّية: أساسيات في حقوق الإنسان والتربية: ص٥١ - ٥٤.

١٢٢ - انظر: عطية: أساسيات في حقوق الإنسان والتربية: ص٥١٥، والحلبي، مبدأ المساواة في الشريعة الإسلامية والقانون الوضعي، ص١٣٠.

١٢٣ - انظر: عثمان، مبارك علي، وفرحات، محمد نور، حقوق الإنسان العالمية: ص٩٧ - ١٠٢.

بالنظرة البرجوازية لحقوق الإنسان واصفين إياها بالزيف والخداع، وتبدأ نقطة البداية في المذهب الماركسي بقضية حقوق الإنسان من تصور للحرية مضمونه أن الإنسان عاش أسيراً للطبيعة حتى استطاع أن يفهم بعض جوانبها وأسرارها عندما تمكن من تسخيرها أو جزء منها لمصلحته غير إنّه سرعان ما ظهرت مشاكل على المستوى الاجتماعي نتيجة نمو الملكية الخاصة وما أفرزته من طبقات اجتماعية، عاش أفرادها أسرى لوضع اجتماعي قائم على الاستغلال، وهذا الاستغلال يبلغ ذروته في النظام الرأسمالي، ولهذا فالحرية ليست قيمة في حد ذاتها لكنها ترتبط بحياة الإنسان الاجتماعية، وتحقيق هذه الحرية يتم من خلال إزالة الملكية الخاصة لوسائل الإنتاج (١٢٤).

فهم لا يؤمنون بوجود حقوق فطرية لصيقة بالطبيعة الإنسانية، ولا يرون أنها ثابتة منذ القدم ويجب الحفاظ عليها، وترى أن ما هو موجود في المجتمعات الرأسمالية من حريات وحقوق ليست إلا امتيازات طبقية لفئة قليلة من الناس، أما بالنسبة لأكثرهم فإنّ الحقوق مجرد أوهام وسراب من أجل خداعهم، ويؤمنون بأن الحقوق والحريات إنما هي قدرات عارضة يجب السعي لتحقيقها (١٠٥٠)، ويجب أن تمر بثلاث مراحل وهي: مرحلة دكتاتورية البروليتاريا (الطبقة الكادحة) أو مرحلة الصراع لإقامة النظام الاشتراكي؛ وهي مرحلة مؤقتة تنتهي بانتهاء الطبعة البرجوازية، ثم مرحلة الدولة الاشتراكية بحيث يتخلص المجتمع من الطبقات ومن صراعها، وتعترف الدولة الاشتراكية بهو بناء المجتمع الشيوعي: وعندما تزول حيث إنّ هدف الدولة الاشتراكية؛ هو بناء المجتمع الشيوعي، وعندما تزول أدوات القمع التي تتضمنها تنظّم التصرفات الفردية بصورة تلقائية باتجاه المصلحة المشتركة (٢١٠٠).

١٢٤ - انظر: العزام، جذور حقوق الإنسان: ص١٢٠.

١٢٥ - انظر: عطية ، أساسيات في حقوق الإنسان والتربية: ص٥٦.

١٢٦ - انظر: المرجع نفسه: ص٥٦ - ٥٤، وانظر: عثمان، وفرحات، حقوق الإنسان العالمية: ص١٠٢.

# ثالثاً: الإعلان العالمي لحقوق الإنسان:

بعد الحديث عن كل من الفكر الرأسمالي والاشتراكي لا بد من الحديث عن الإعلان العالمي لحقوق الإنسان الذي كان نتيجة لثورات عالمية طالبت بحقوق الشعب التي ضاعت بين هذين الفكرين؛ فقد أسهمت الثورات العالمية في بلورة مبادئ حقوق الإنسان، فصدر العديد من الدساتير والمواثيق الوطنية لضمان تطبيق هذه المبادئ، وهذه القواعد التي تعني بحقوق الإنسان وحرياته لم تكن سوى وليدة نضال شاق من شعوب الأرض من أجل ضمان تمتع أفراد الجنس البشري بالأمن والسلام والاستقرار والمساواة، ومن هذه الثورات؛ الثورة الأمريكية عام ١٧٧٦م التي انتصرت بها على الاستعمار البريطاني، والثورة الفرنسية عام ١٧٧٩م، والثورة الروسية عام ١٩١٧م إلى أن حظيت مسألة حقوق الإنسان باهتمام المجتمع الدولي (سائلة على الاعلى لحقوق الإنسان باهتمام المجتمع الدولي للحقوق الاقتصادية الاجتماعية والثقافية عام ١٩٦٦م، وقد تبعها الاتفاقات والمواثيق والإعلانات الدولية الخاصة التي تهتم عام ١٩٦٦م، وقد تبعها الاتفاقات والمواثيق والإعلانات الدولية الخاصة التي تهتم عاصة معاصة خاصة (١٢٠٠).

وبناء على ذلك، فإنّ على الدول المصدقة على مواثيق حقوق الإنسان أن تعدل قوانينها المحلية بحيث تصبح منسجمة مع المبادئ الواردة في المواثيق، ويجب أن تعطى الأولوية لهذه المبادئ على القوانين المحلية أثناء تنفيذ القوانين، وقد تكونت أطر عديدة من مؤسسات ومهنيون وناشطون يقومون بتبني وسائل ومناهج عديدة لتحقيق هذا الأمر يشار إلى مجموعها بالبنية التحتية لحقوق الإنسان؛ ولذلك اهتم بعض ناشطى حقوق الإنسان باستخدام فكرة التعليم

١٢٧ - انظر: العزام، جذور حقوق الإنسان: ص١٢٣ - ١٣١.

١٢٨- () للوقوف على تفاصيل أكثر انظر: طشطوش، هايل مولى، حقوق الإنسان بين الفكر الإسلامي والتشريع الوضعي، دار الكندي- اربد، د.ط، ٢٠٠٧م: ١٣٤.

والتربية على حقوق الإنسان، والدعوة إلى التربية على حقوق الإنسان، وتم التأكيد عليها في ديباجة الإعلان العالمي لحقوق الإنسان: «فإنّ الجمعية العامة تنشر على الملأ الإعلان العالمي لحقوق الإنسان بوصفه المثل الأعلى المشترك الذي ينبغي أن تبلغه كافة الشعوب وكافة الأمم، كما يسعى جميع أفراد المجتمع وهيئاته، واضعين الإعلان نصب أعينهم على الدوام، ومن خلال التعليم والتربية، إلى توطيد احترام هذه الحقوق والحريات...(١٢٩)».

وفي تقرير أعده الأمين العام السابق للأمم المتحدة «كوفي عنان» حول الخطوط العريضة لخطة عمل وطنية للتربية على حقوق الإنسان (١٣٠):

- ١- تعزيز احترام حقوق الإنسان وحمايتها من خلال توفير الأنشطة التربوية لكل
   أعضاء المجتمع .
- ٢- تعزيز حقوق الإنسان من حيث أنها حقوق عالمية وغير قابلة للتجزئة ومترابطة ومتشابكة بما فيها الحقوق المدنية والثقافية والاقتصادية والسياسية والاجتماعية والحق في التنمية
- ٣- إدماج حقوق المرأة في كل جوانب الخطة الوطنية باعتباره جزءاً من حقوق
   الانسان.
- ٤- الاعتراف بدور التربية على حقوق الإنسان من حيث إنه دور استراتيجية في
   منع انتهاكات حقوق الإنسان.
- ٥- تشجيع تحليل مشاكل حقوق الإنسان المزمنة والناشئة، بحيث يساهم هذا
   الأمر في إيجاد حلول متسقة مع معايير حقوق الإنسان.

١٢٩ - () انظر: العزام، جذور حقوق الإنسان: ١٨٠ - ١٨٣ بنصرف.

١٣٠ - انظر: المرجع نفسه: ١٨٤ - ١٨٦.

- ٦- تكوين معرفة ومهارات لاستخدام صكوك وآليات حقوق الإنسان العالمية والإقليمية والوطنية والمحلية الخاصة بحماية حقوق الإنسانية.
- ٧- تمكين الجماعات والأفراد من تحديد احتياجاتهم على مستوى حقوق الإنسان وكفالة تحقيق ذلك.
- ٨- تطوير منهج تعليمي يحتوي على المعرفة والتحليل النقدي ومهارات للتحرك
   من أجل تقدم حقوق الإنسان.
  - ٩- تعزيز البحث وإعداد مواد تعليمية وتربوية تساند هذه المبادئ العامة.
- ١ تكوين بيئة تعليمية خالية من الحاجة والخوف والتي تشجع المشاركة، والتمتع بحقوق الإنسان والتنمية الكاملة لشخصية الإنسان.

# المبحث الثالث: نقد حقوق الإنسان في الفكر الوضعي في ضوء الرؤية المبحث الثالث: الإسلامية

بعد الحديث عن الأساس الفكري لحقوق الإنسان في الإسلام وفي النظاميين الوضعيين -الرأسمالي والاشتراكي-، والإعلان العالمي لحقوق الإنسان، لا بد من تقرير الحقائق التالية:

أولاً: الأصالة والاستقلالية في تشريع الحقوق والواجبات في الفلسفة الإسلامية، وذلك لأن هذه الفلسفة إنما هي ثمرة عقيدة مستقلة متميزة مصدرها الخالق جلّ وعلا، فوجب أن يكون ما كل ما ينتج ويتفرع عنها هو كذلك، أمّا الحقوق التي انبثقت من جذور غير إسلامية إنما استعيرت من النظام الرأسمالي أو اشتراكي، وهو فكر من وضع العقل البشري القاصر (۱۳۱۱)؛ حيث إنّ مفهوم الحق من المنظور الإسلامي يقابله الخلفيات الفكرية والفلسفية التي انطلق منها

١٣١ - انظر: عطية، عطية، أساسيات في حقوق الإنسان والتربية: ص٥٦.

الوعي الغربي للحقوق، والاختلاف الذي تبرزه بعض الحقوق المنصوص عليها في المواثيق العالمية، إنما يرجع في أساسه إلى النظرة الفلسفية والعقائدية للحق من حيث مفهومه ومصادر (١٣٢).

ثانياً: الثبات في قيم الحقوق والواجبات في الفلسفة الإسلامية؛ حيث أُقيمت الحقوق والواجبات على معايير ثابتة لا تقبل التبديل والتغيير بتغير الظروف والأزمنة؛ فهي حقوق دائمة لا نسبية تحتفظ بثباتها وأصالتها وصحتها؛ لأنها شريعة من الله تعالى المحكمة المضبوطة الصالحة لكل زمان ومكان (١٣٣٠). أما في الفكر الغربي فهي تتغير بحسب المجتمعات وبحسب الزمان والمكان (١٣٤٠).

فمثلاً: فالحق في الحرية والعدالة والمساواة - وهي حقوق أساسية من حقوق الإنسان في العصر الحديث - لا يظفر بذات التقدير والوزن في كل المجتمعات، ولا يوضع في نفس الدرجة من حيث الأهمية والأولوية، فبعض الدول تعطي الحرية مفهوماً سياسياً ظاهراً، وبعضها مفهوماً اجتماعياً أو ثقافياً أو فردياً أو حتى مفهوماً جنسياً، والمساواة قيمة عليا للإنسان تخضع لظروف المصالح المادية وللمفاهيم الاجتماعية، وكذلك العدالة تفسير في كثير من الأحيان وفق المصالح والأهواء، ولذلك فإن مفهوم هذه القيم التي تعبّر عن الحق الإنساني تبدو متغيراً نسبياً تختلف الرؤية لها باختلاف رؤية الأشخاص والمجتمعات (١٣٥٠).

ثالثاً: التوازن بين الحقوق الفردية وبين حقوق الغير، أو بين الحقوق والواجبات أو بين المصالح الفردية والجماعية؛ وذلك لأنّ الإسلام قائم على

١٣٢ – محبوب، عبد الحفيظ عبد الرحيم، حقوق الإنسان في ظل النظام العالمي الجديد (ما بين الإسلام وإعلان حقوق الإنسان) بحث قدم للاشتراك في المؤتمر الدولي الثاني للعلوم الاجتماعية الذي عقد في رحاب جامعة الكويت من الفترة  $-\Lambda$  ابريل ٢٠٠٣م

١٣٣ - انظر: المرجع نفسه: ص٥٦.

١٣٤ – انظر: عطية، محمد، حقوق الإنسان: ص٥٩.

١٣٥ – انظر: التركي، عبد الله بن عبد المحسن، الإسلام وحقوق الإنسان، وزارة الشؤون الإسلامية – السعودية، ط١، ١٤١٧هـ: ص٢٣.

أساس التوازن أو الوسطية والعدل، ولتحقيق العدل الإسلامي بين الأفراد لا بد من التوازن بين حقوق الأفراد وواجباتهم، وهذا كما تبين سابقا ما لا يمكن رؤيته في الفلسفات الوضعية.

رابعاً: مرونة الحقوق في الإسلام بحيث يمكن استيعاب حقوق جديدة ما دامت هذه الحقوق لا تعارض أسس الإسلام وروحه، وهذا ما لا يوجد في دراسة وضعية أخرى؛ بحيث لا تتقبل أي حقوق جديدة ولا حتى تقبل مناقشتها.

خامساً: بصورة عامة فإنَّ الإسلام زودً الفرد بمجموعة من القواعد التي تربطه بالآخرين والتي يمكن أن تكون ذات علاقة بإعلان حقوق الإنسان العالمي الصادر عن الأمم المتحدة، حيث وافقت الدول الإسلامية -ما عدا السعو دية-التي تنص دساتيرها على إنها إسلامية على بعض مواد ميثاق هيئة الأمم المتحدة (١، ٥٥، ٥٦، ٨٦، ٧٦، وغيرها)، وتؤكد الدول الإسلامية على احترام الكرامة والأخوة الإنسانية والمساواة وحقوق الحرية الفردية وغيرها، ولكنها في الوقت ذاته لم تستطع أي دولة إسلامية فصل الدين عن الدولة -باستثناء تركيا-، ولا تتفق المادة (٢٠) من الإعلان والتي تنص على أن مصدر السلطة في الدولة نابع من إرادة الأفراد الحرة مع القانون الشرعي الإسلامي الذي ينص على إن مصدر السلطة في الدولة الإسلامية هو الله تعالى، وما الأفراد إلا ممارسين لهذه السلطة، وتنص بعض دساتير الدول الإسلامية على أنَّ مصدر السلطة هو الشعب، على اعتباره أنَّه السلطة يمارسها الشعب بعد أن خولها الله تعالى لهم، وذلك حتى يتمشى مع إعلان حقوق الإنسان العالمي (١٣٦١)، ومن هنا يظهر الفرق الجوهري بين الإعلان العالمي لحقوق الإنسان وبين التصور الإسلامي للحقوق الإنسانية المنبثقة من العقيدة الإسلامية في أنَّه انبثق من جذور غير إسلامية استعير من النظام الرأسمالي التي تتبناه أمريكا والدول الأوربية؛ الذي تعتقد أنَّ الحقوق الفردية

١٣٦ - انظر: ظاهر، أحمد جمال، حقوق الإنسان، دار الكرمل - عمان، ط٢، ١٩٩٣م: ص١٦١ - ١٢١.

مقدمة على الحقوق الاجتماعية وهذا يعود بالباحث إلى ما قرر سابقاً من الحقائق المتعلقة بحقوق الإنسان بين الشريعة الإسلامية والأنظمة الوضعية.

والإعلان العالمي لحقوق الإنسان مجرد إعلان فقط؛ فهولم ينشئ أجهزة تنفيذية متابعة تنظربالانتهاكات وتعالجها وتعاقب مرتكبيها فليس له حماية فعلية في هذا المجال (۱۳۲۰)، فقد كان الغرض الأساسي من تبني هذا الإعلان التعريف بالحقوق الأساسية للإنسان، ومع أنّ له قوة أدبية كبيرة ومؤثرة في الحوادث على المسرح الدولي؛ إلا أنّه لايتمتع بقوة قانونية ملزمة؛ فهو مجرد وصية صادرة عن الجمعية العمومية لمنظمة الأم المتحدة وليس معاهدة دولية، كما أنّه لم ينص صراحة على الوسائل الكفيلة بضمان حقوق الإنسان واكتفى بالنص على ضرورة صيانتها فقط؛ فبالرغم من إقرار الإعلان العالمي بأنّ التطور الذي عرفه مجال الحقوق الإنسانية –على المستوى النظري بالخصوص – يرجع بالأساس إلى التطور السياسي الذي عرفته أوروبا، ومحاولة عدد من المفكرين والفلاسفة الوقوف في وجه الاستبداد السياسي للدولة والكنيسة، لكن من دون إغفال الموروث اليوناني والروماني الذي شكل الخلفية الفكرية لهؤلاء المفكرين الذي تأثروا فيه. (۱۲۸۰)

سادساً: هناك عدد من العوامل المستوحاة من الواقع هي التي جعلت حقوق الإنسان مجرد إعلان دون الالزام والتطبيق مما جعل جماعات حقوق الإنسان مطالبة العالم بتبني رؤية جديدة تحترم حقوق الإنسان (۱۳۹) ومنها:

١- الإحساس بالتمييز العرقي والثقافي التي تتوخى أن تكون عالمية على الرغم

۱۳۷ - انظر: مجذوب، محمد سعيد، الحريات العامة وحقوق الإنسان، طرابلس، لبنان، ط١، ١٩٨٦م: ٩٤ - ١٣٨ - محبوب، عبد الحفيظ عبد الرحيم، حقوق الإنسان في ظل النظام العالمي الجديد(ما بين الإسلام وإعلان حقوق الإنسان) بحث قدم للاشتراك في المؤتمر الدولي الثاني للعلوم الاجتماعية الذي عقد في رحاب جامعة الكويت من الفترة ٦- ١٩٨٨ ابريل ٢٠٠٣م نقل من الانترنت بتاريخ ٢٧ / ١٠ / ٢٠١٤ . http: ٢٠١٤ / ١٠ /

١٣٩ - المرجع نفسه.

من تناقضها مع الأعراف والثقافات الأخرى، وهذا الاعتقاد العنصري قاد الكثير من البحوث والدراسات، وكاد يتداخل ويفسد أي نظرة موضوعية وعلمية في عيون الباحثين الغربيين والسياسيين الغربيين.

- ٢- فكرة القوة مصدر الحق الذي يعطي للقوة العسكرية الحق في امتلاك البلد الذي غزته، وعلى الرغم من أن هذا الحق لا يستعمله غالبية السياسيين علنا إلا أن التحركات العسكرية الآن تستند إلى هذا المبدأ وتستمد منه الحق في الاستباق إلى تصفية القوة العسكرية التي يحتمل أو يشك في أن تقوم بمهاجمة الولايات المتحدة، ومازالت الأمور يقررها مبدأ القوة حتى أنّ الذي يقرر مصائر الأم والدول هو درجة توازن القوة، وحين تتفوق قوة على أخرى يصبح من الطبيعي أن تهيمن على موضوع النزاع، ومصائر العالم اليوم ستتقرر وفق قانون القوة.
- معيار الربح الذي مازال القانون الأكبر في اقتصاد السوق ومانتج عنه من تداعيات مختلفة وصلت إلى الغش والفساد والتواطؤ، وتجرده من كثير من المقولات الأخلاقية والإنسانية.
- الفردية التي تنفر من هيمنة الدولة وتصنعها في أضيق الحدودليصل إلى درجة الانانية، ونكران حقوق الآخرين، خاصة الشرائح الضعيفة في المجتمع؛ هو أحد إنجازات الثقافة الغربية التي لعبت إلى حد ما دوراً في تطور هذه المجتمعات، إلا أنّه في جانبه المتطرف أدّى إلى انقسام المجتمع إلى احتدام الصراع الطبقي (۱٤٠٠).
- ٥- العولمة وطيف الإرهاب الكوني جعلت الحاجة ماسة لتبني رؤية تحترم حقوق

١٤٠ - صالح، هاشم، العدد٢٠٠، العالم الإسلامي والغرب الهوه السحيقة، جريدة الشرق الأوسط ١٢٠ / ٢٠٠٢م، الرياض، بتصرف.

الإنسان وتواجه الارهاب، وتخلق نوعاً جديداً من التوازن، وقد حذرت منظمة حقوق الإنسان في تقريرها السنوي من أن الحملة على الإرهاب التي تتزعمها الولايات المتحدة كانت باعثاً على الاعتداءات الانتهازية التي تتعرض لها الحريات المدنية عبر أنحاء العالم، وعلق كينيث روث المدير التنفيذي لمنظمة مراقبة حقوق الإنسان «أن الارهابيين يعتقدون أن كل شيء مباح في سبيل قضيتهم، لكن الحرب ضد الارهاب لن يكتب لها النجاح إذا تمت لمجرد محاربة فئة معينة من عتاة المجرمين» (۱۹۱۱)، والقضاء على الأساس اللاأخلاقي للإرهاب يتطلب مرتكزاً راسخاً من المعايير الأخلاقية لحقوق الإنسان، فالحرب على الإرهاب ليست مسألة أمنية فحسب وإنما هي مسألة قيم ايضاً.

وقد أدَّي هذا الإخفاق في مجال الحقوق إلى كوارث إنسانية، تجاوزت حدود تأمين الاحتياجات الضرورية للإنسان إلى تعريض وجوده الإنساني ككل للخطر؛ فظواهر الانتحار والتفسخ العائلي، والتحلل الاخلاقي، وانتشار الإلحاد؛ فهذه الظواهر التي تجتاح الواقع الغربي تكاد تعصف بحقوق الأفراد في الدول الغربية (١٤٦٠)، وهذا هو النقد الذي يوجهه الفكر الإسلامي للحقوق الإنسانية في الفكر الغربي، فمبدأ التمييز العنصري والفردية والنفعية القائمة على أساس الربح ومبدأ البقاء للأقوى هذه كلها مبادئ رفضها الإسلام وحاربها في كافة مؤسساته التربوية على مدى العصور لضمان حقوق الإنسان (١٤٥٠).

١٤١ - انظر: منظمة «هيومان رايتسووتش» تحذر من انتهاك حقوق الإنسان باسم حملة مكافحة الإرهاب، جريدة الشرق الأوسط، العدد ٨٤٥٢، الجمعة ٤٠ ذو القعدة ١٤٢٢هـ ١٨ يناير ٢٠٠٢، الرياض.

١٤٢ - محبوب، عبد الحفيظ عبد الرحيم، حقوق الإنسان في ظل النظام العالمي الجديد (ما بين الإسلام وإعلان حقوق الإنسان) بحث قدم للاشتراك في المؤتمر الدولي الثاني للعلوم الاجتماعية الذي عقد في رحاب جامعة الكويت من الفترة ٦-٨ ابريل ٢٠٠٣م، بتصرف

١٤٣ – والأدلة على ذلك كثيرة ذكرت في ثنايا البحث.

سابعاً: أمّا ما يتعلق بتربية الأفراد على حقوق الإنسان؛ ففي كل من النظامين الرأسمالي والاشتراكي والإعلان الدولي لحقوق الإنسان؛ فإنَّ من المعلوم أنَّ للمؤسسات التربوية والتعليمية في أي مجتمع دوراً أساسياً في نشر ثقافة الحقوق الإنسانية التي تؤمن بها، وقد تبين أثناء دراسة الحقوق في الفلسفة الوضعية التباين في الآراء الفكرية، بحيث لا يظهر للتوازن بين الحقوق والواجبات أي وجود؟ فمنهم من رأى أنَّ الحقوق فردية وقدَّمها على حقوق المجتمع -كما في المذهب الفردي والرأسمالي- وبعضهم من رأى أن حقوق الإنسان يجب أن تكون للمجتمع وبالتالي لا بد للأفراد من أن يتنازلوا عن الحقوق للدولة أو المجتمع -كما في نظرية العقد الاجتماعي والفكر الاشتراكي-، ومنهم من رأى أنَّ للإنسان حقوقاً يحميها القانون الطبيعي، ولدت معه وهي لصيقة به لا يملك حتى الإله ذاته أن يغيرها، وجعل مرجعيتها العقلية وعالميتها وشموليتها في القول بحالة الطبيعة للإنسان؛ على اعتبار أنّ الإنسان يشكل جزءاً لا يتجزأ من الطبيعة، ويخضع لقوانينها (١٤٤)، مع وجود بعض المحاولات-كما تبين سابقاً- للجمع بين الحقوق الفردية والجماعية إلا أنّه غُيّب الجانب الديني للحقوق - أي أنّه لا علاقة للدين في الحقوق -، وهذه الفلسفة هي التي تتبناها المجتمعات الرأسمالية والاشتراكية في مؤسساتها التربوية وتربى أبنائها عليها.

وأمّا ما يقال عن الحضارة الغربية بأنها أعطت الحقوق لأفراد المجتمع، ووازنت بين الحقوق والواجبات - وخاصة بعد الإعلان الدولي لحقوق الإنسان فإنه أقرب إلى الدعاية منه إلى الحقيقة - وهذا الادّعاء يكشف عن إعجاب بالغرب وانبهار بهم أكثر مما يحلل وينقد، ويبين ويكشف -، صحيح أنه في الغرب - أثناء

١٤٤ - انظر: السهلي، عبد محمد، التربية على حقوق الإنسان، نقل من الإنترنت بتاريخ: ٢٠ / ٢٠ / ٢٠٠٠. نقل بناريخ: وانظر: موقع الدورة الاستثنائية الثالثة لمؤتمر القمة الإسلامي، ٧-٨ ديسمبر ٢٠٠٥م، نقل من الإنترنت http://www.ok-oci.orglex-summit/arabic/ex-summit.htm.

الثورة الفرنسية وبعد الحرب العالمية الأوروبية الثانية - صدر الإعلان العالمي لحقوق الإنسان (١٤٠٠)، وأصبح وثيقة للبشر جميعاً، وازدهرت الكتابات عند فلاسفة الغرب عن فلسفة الحق، وأصول الحق، ومبادئه، والحق الطبيعي، والحق المدني، والحق الاجتماعي، والحق السياسي، ومع ذلك تبقى الحقوق في نظر الغرب حقوق فردية توجهها الفلسفة الرأسمالية النفعية؛ حيث إنّ الحقوق في الغرب مرتبطة بالعرف والمركزية الأوروبية أو الأمريكية، وبذلك ضاع التوازن بين الحقوق والواجبات في الغرب بين حقوق «الأنا الغربي» وواجبات الغير، ولا حقوق للغير لهم اتجاه «الأنا الغربي» (١٤٥١).

ولأن ثقافة المجتمعات الذي بادرت بهذه المواثيق تنبع من دول رأسمالية تفصل الدين عن الدولة وتقدم الحقوق الفردية على الحقوق الجماعية، فإن هذه الثقافة تنبثق عنها مؤسسات ومناهج وأهداف تربوية تؤمن بما تتبناه الدول الرأسمالية وتربي أبنائها على تبني هذه الثقافة التي تفصل الدين عن السلطة وتقر أن الشعب هو أساس السلطة وتقدم الحقوق الفردية على الجماعية.

ولهذا يظهر الفرق واضحاً من سمو الغايات والأهداف التربوية من تشريع الحقوق والواجبات في التصور الإسلامي؛ حيث إن غاية الحقوق والواجبات تحقيق المقاصد والقيم التربوية الآتية:

- ١- إصلاح الفرد وتوجيهه نحو الفضيلة كي لا تطغى شهوته ومطامعه على عقله.
- ٢- إصلاح الأسرة وذلك بتحقيق كل الحقوق والضمانات التي تجعلها أسرة تعيش حياة هانئة في مجتمع سليم.

١٤٥ - انظر: عثمان، مبارك، وفرحات، محمد، حقوق الإنسان العالمية: ص٢٥ - ٢٦٣، عطية، حقوق الإنسان:

١٤٦ – انظر: حنفي، حسن، الدين والثقافة والسياسة في الوطن العربي، الحقوق والواجبات، نقل من الإنترنت بتاريخ: www.balagh.com/mosoa/fekr/rzoq52b5.htm

٣- إصلاح المجتمع بإقامة علاقة أفراده على أسس من العدل والمساواة والتكافل من خلال التوازن بين الحقوق والواجبات (١٤٠٠)، ولتحقيق سمو الغايات والأهداف فإن النظام الإسلامي اشترط استخدام الأساليب والوسائل المباحة أثناء استعمال الحقوق، فلا بد من سلامة ومشروعية الوسائل حتى يتم تحقيق سمو الغايات والأهداف المشروعة والمرجوّة من الحقوق.

أمّا الفكر الوضعي فغايته من الحقوق غاية نفعية محدودة؛ تتمثل في استقرار المجتمع على أي نحو أو أي وسيلة، ولو كان هذا على حساب قواعد الأخلاق والدين –لأن الغاية عندهم تبرر الوسيلة–؛ ولذلك فإن معاني الخير والشر أو العدل والظلم في هذه الفلسفة لا تتمتع بالثبات أو الصحة المطلقة؛ لأنّها نتيجة للتفكير العقلى البشري، والذي هو عرضة التغير بتغير الظروف والأحوال (١٤٨٠).

وبناءً على ذلك، فإنّ الاختلاف بين الفلسفة الإسلامية والفلسفات الأخرى اختلاف أساسي وجوهري في المصدر، وله أيضاً آثاره الخطيرة، ومن أهم هذه الآثار؛ أنّه حين يوجه الأفراد والجماعات للقيام بمسؤ ولياتهم نحو الفرد والأسرة والمجتمع والإنسانية؛ حيث إنّ الطابع الذي ينظم العلاقات بين الأفراد في الفلسفة التربوية الإسلامية؛ هو العطاء والبذل، وتكون نتيجة ذلك المودة والأخوة والاستقرار والعدل وما ينتج عن ذلك من أمن واستقرار، أمّا حينما يوجّه المتعلم للبحث عن حقوقه فإن الطابع الذي تتخذه العلاقات هو الأخذ دون العطاء، ويتصاعد هذا الأخذ الشهواني حتى يصبح نهباً ونهماً وتنافساً وتصارع يولّد الاضطراب والتحاسد والظلم والصراع، وتدمير العلاقات الاجتماعية بين الأفراد، لأنّ هذه الحقوق صدرت عن مجموعة من الرغبات والميول المتفق عليها عند بعض الفلسفات في مكان معين وفي فترة زمنية معينة (منية معينة (منية).

١٤٧ - انظر: عطية، أساسيات في حقوق الإنسان والتربية: ص٥٦-٥٧.

١٤٨ - انظر: المرجع نفسه، الصفّحة نفسها.

١٤٩ - انظر: الكيلاني، ماجد عرسان، فلسفة التربية الإسلامية: ص٢٥٩ -٢٦٠.

الخاتمة: وقد خَلُصَتْ هذه الدراسة إلى نتائج وتوصيات يمكن إيجازها فيمايلي: نتائج الدراسة

- الحقوق العامة في الإسلام هي؛ حق الكرامة، حق الحياة، حق الحرية، حق المساواة، حق التملك والعمل، حق الأمن، حق التعليم والثقافة...
- يُوازن التصور الإسلامي بين حقوق الفرد والجماعة، ويقر مبدأ المطالبة بحقوق الإنسان لكنه في مقابل ذلك لا بدّ من أن يقدم الواجبات التي عليه.
- انطلاقاً من مبدأ علاقة المسؤولية في التربية الإسلامية أكد المنهج التربوي في الإسلام على الواجبات أكثر من تأكيده على الحقوق.
- تقوم فلسفة الحقوق في المجتمعات الغربية القديمة على مبدأ الحق للقوة، فالقوي يتمتع بجميع الحقوق، والضعيف حقوقه مستباحة بل ومفقودة في غالب الأحيان، ولم تكن هناك حماية لحقوق الأفراد.
- يقوم الأساس الفكري لحقوق الإنسان في العصر الحديث على فلسفة أحد النظامين وهما: القائم في العالم الغربي الرأسمالي والذي يرى أنّ الحقوق فردية وقدّمها على حقوق المجتمع، والنظام الاشتراكي السائد في مجموعة الدول الاشتراكية والذي يرى أنّ الحقوق يجب أن تكون للمجتمع وبالتالي لا بد للأفراد من أن يتنازلوا عن الحقوق للدولة أو المجتمع.
- صدر الإعلان العالمي لحقوق الإنسان نتيجة ثورات شعبية عالمية تطالب بحقوقها.
- إنّ الاختلاف بين الفلسفة الإسلامية والفلسفات الأخرى اختلاف أساسي وجوهري في المصدر والفكر والقيم والأهداف، وله أيضاً آثاره الخطيرة على الفرد والمجتمع.

التوصيات: في ضوء نتائج الدراسة يمكن تقديم التوصيات التالية:

أولاً: ضرورة تبني المؤسسات التربوية والتعليمية القيام به وممارسته في نشر ثقافة حقوق الإنسان وواجباته، وتطوير الوعي بها من أجل ترسيخ قيم حقوق الإنسان بمثابة مثل عليا، ومبادئ عامة، بحيث تتحول في المستوى التربوي والتعليمي إلى مهارات تتجسد في قدرات واستعدادات معرفية ووجدانية وسلوكية

ثانياً: على العملية التربوية أن تعي أن مجالات حقوق الإنسان متنوعة ومتداخلة مع مجالات متعددة – فكرية واقتصادية وسياسية وثقافية واجتماعية –، يتم تقديمها بناءً على خطة تعليمية تربوية ضمن أهداف تربوية ونشاطات وأساليب ووسائل تربوية، مع مراعاة عملية التقويم في كل مرحلة من مراحل الخطة التربوية.

ثالثاً: على الأفراد القائمين في العملية التربوية احترام الحقوق التربوية ؛ بحيث تصبح ممارسة الحقوق والواجبات ممارسة يومية داخل المؤسسات التربوية والتعليمية داخل المجتمع ، وتأكيد الاحترام الفعلي والحقيقي لهذه الحقوق ، على أن تتضح آثار هذا الالتزام في المناهج والأساليب التربوية والتعليمية وأساليب تنظيمها، ويتم متابعتهم من قبل المسئولين والمشرفين التربويين.

#### فهرس المراجع

### أولاً: المراجع:

- أحمد بن حنبل الشيباني، مسند أحمد، تحقيق: شعيب الأرنؤوط، مؤسسة قرطبة، القاهرة، د.ط، د.ت.
- الألباني، صحيح وضعيف الجامع الصغير، برنامج منظومات التحقيقات الحديثة، من إنتاج مركز نور الإسلام لأبحاث القرآن والسنة الإسكندرية، د.ط، د.ت.
- الألفي، حقوق الإنسان وواجباته في الإسلام «دراسة مقارنة»، مطابع الهيئة المصرية العامة للكتاب مصر، د.ط، ٢٠٠٥م.
- الانتصار، عبد المجيد، تعليم ثقافة الحق والمواطنة، مطبعة التوحيدي الرباط، ط١، ٢٠٠٦م.
- البكاري، عبد السلام، المنهاج الإسلامي في التربية على حقوق الإنسان، دار الأمان للنشر والتوزيع الرباط، د.ط، ١٤٢١هـ-٢٠٠١م.
- التركي، عبد الله بن عبد المحسن، الإسلام وحقوق الإنسان، وزارة الشؤون الإسلامية السعودية، ط١، ١٤١٧هـ.
- الترمذي، محمد بن عيسى، سنن الترمذي، تحقيق: صدقي محمد جميل العطار، دار الفكر بيروت، د.ط، ١٤١٤ه ١٩٩٤م.
- الحسيني، عفاف حسن، ماهية الحرية في الإسلام، بحث منشور في مجلة الشريعة والدراسات الإسلامية، جامعة الكويت الكويت، العدد ٨٣ السنة: ٢٥، ذي الحجة ١٤٣١هـ، ديسمبر ٢٠١٠م.

- الحقيل، سليمان، حقوق الإنسان في الإسلام، ط٢، ١٤١٥هـ، د.ن، د.م.
- الحلبي، محمد علي السالم، مبدأ المساواة في الشريعة الإسلامية والقانون الوضعي، الدار العلمية للنشر والتوزيع عمان، ط١، ٢٠٠٢م.
- حلس، داود درويش، حقوق الإنسان الثقافية بين الشريعة الإسلامية والمواثيق الدولية «الواقع والمأمول»، بحث مقدم إلى مؤتمر الإسلام والتحديات المعاصرة، المنعقد بكلية أصول الدين في الجامعة الإسلامية ٢، غزة، ٣/٤/٢٠٠م
- جوهر، علي صالح، والباسل، ميادة محمد فوزي، تنشئة الطفل على حقوقه بالمؤسسات التعليمية، المكتبة العصرية، المنصورة، ط١، ٢٠١٠م.
- الخطيب البغدادي، أبو بكر أحمد بن علي، تاريخ بغداد أو مدينة السلام، مكتبة الجانحي القاهرة، د.ط، ١٩٣١م.
- ابن خلدون، عبد الرحمن، المقدمة، تحقيق: أحمد جاد، دار الغد الجديد- القاهرة، ط١، ١٤٢٨هـ-٧٠٠م.
- الخوالدة، محمد سالم، بناء برنامج تعليمي قائم على مفاهيم حقوق الإنسان، (رسالة دكتوراة) غير منشورة، قسم المناهج والتدريس، كلية التربية، جامعة اليرموك الأردن، ٢٠١٠م).
- الدهشان، عبدالكريم حقوق الإنسان في القرآن الكريم والسنة النبوية (رسالة دكتوراه غير منشورة) جامعة القرآن الكريم والعلوم الإسلامية بالسودان ١٩٩٥م.
- ابن رجب الحنبلي، القواعد في الفقه الإسلامي، دار المعرفة- بيروت، 19۰٠م، د.ط.

- الرشيدي، أحمد، حقوق الإنسان دراسة مقارنة بين النظرية والتطبيق، الشروق الدولية للنشر القاهرة، د.ط، ٢٠٠١م.
- الزحيلي، وهبة، حق الحرية في العالم، دار الفكر دمشق، ط١، ١٤٢١هـ الزحيلي، وهبة، حق
- الشافعي، محمد إبراهيم، المسؤولية والجزاء في القرآن الكريم، مطبعة السنة المحمدية، ط١، ١٤٠٢هـ-١٩٨٢م، د.م.
- الطبراني، أبو القاسم سليمان بن أحمد، المعجم الأوسط، مكتبة المعارف الرياض، د.ط، ١٩٨٥هـ.
- طشطوش، هايل عبد المولى، حقوق الإنسان بين الفكر الإسلامي والتشريع الوضعى، دائرة المكتبة الوطنية الأردن، د.ط، ٢٠٠٧م.
  - ظاهر، أحمد، حقوق الإنسان، دار الكرمل عمان، ط٢، ١٩٨٨م.
- عبد الله، محمد محمود، الحقوق في الإسلام، مؤسسة الرواق للنشر والتوزيع عمان، ط١، ٢٠٠٧م.
- عثمان، مبارك علي، وفرحان، محمد نورن حقوق الإنسان العالمية بين النظرية والتطبيق، مكتبة الأسرة مصر، د.ط، ٢٠٠٦م.
- الغزالي، أبو حامد محمد، الأدب في الدين، تحقيق: محمد جابر، د.ط، د.ن، د.م، د.ت.
- العزام، سهيل محمد، جذور حقوق الإنسان، دائرة المكتبة الوطنية الأردن، د.ط، ٢٠٠٩م.
- عطية، خليل عطية، أساسيات في حقوق الإنسان والتربية، دار البداية ناشرون عمان، ط۱، ۲۰۱۰م، ۱۶۳۱هـ.

- عطية، محمد أحمد محمد فرج، حقوق الإنسان بين هدى الرحمن واجتهاد الإنسان، دار ابن كثير، الكويت، ط١، ١٤٢٦هـ، ٢٠٠٥م.
- علوان، محمد يوسف، حقوق الإنسان في ضوء القوانين الوطنية والمواثيق الدولية، وحدة التأليف والترجمة والنشر الكويت، ط١، ١٩٨٩هـ ١٩٨٩م.
- عفيفي، أحمد حمدي يوسف، حقوق الإنسان بين النظم القانونية القديمة والمعاصرة دراسة مقارنة بالأصول العامة لحقوق الإنسان في الإسلام، كلية اللغة العربية بالقاهرة جامعة الأزهر، د.ط، ١٩٩٧م، وهي رسالة.
- عمارة، محمد، الإسلام وحقوق الإنسان، دار الشروق القاهرة، د.ط، 19۸9م.
- الفار، عبد الواحد، قانون حقوق الإنسان في الفكر الوضعي والشريعة الإسلامية، دار النهضة العربية القاهرة، د.ط، ١٩٩١م.
- القابسي على بن محمد، أحوال المعلمين والمتعلمين، ملحق بكتاب التربية في الإسلام، لأحمد فؤاد الأهواني، دار المعارف، القاهرة، ١٩٦٧م، د.ط.
- ابن كثير، عماد الدين، تفسير القرآن الكريم، دار الجيل، بيروت، د.ط، د.ت
  - الكيلاني، عدي، مفاهيم الحق والحرية، دار البشير، عمان، د.ط، د.ت.
- الكيلاني، ماجد عرسان، فلسفة التربية الإسلامية، دار القلم دبي، ط١، ١٤٢٧هـ-٢٠٠٦م.
- ابن ماجه، محمد بن يزيد القزويني، سنن ابن ماجه، تحقيق شعيب الأرنؤوط، محمد بلي، أحمد برهوم، دار الرسالة العالمية، بيروت، ط١، ١٤٣٠هـ ٢٠٠٩م.
- مجذوب، محمد سعيد، الحريات العامة وحقوق الإنسان، طرابلس، لبنان، ط۱، ۱۹۸۲م: ۹٤.

- مصطفى، محمود صالح سليمان، تصور مقترح لدور الجامعة في تنمية وعي طلابها ببعض مبادئ حقوق الإنسان، (رسالة ماجستير غير منشورة) كلية التربية بالقاهرة، جامعة الأزهر، ١٤٣٤هـ ٢٠١٣م.
- المرزوقي، إبراهيم عبد الله، حقوق الإنسان في الإسلام، ترجمة: محمد حسين مرسي، ط٣، ١٤٢٢هـ-٢٠٠١م.
- مسلم بن الحجاج، الجامع الصحيح، مؤسسة الرسالة ناشرون، بيروت، ط١، ١٤٣٠هـ ٢٠٠٩م.
- موسى، محمد فتحي، التربية وحقوق الإنسان في الإسلام، دار الوفاء لدنيا الطباعة والنشر، الإسكندرية، ط١، ٢٠٠٦م.
- ابن هشام، السيرة النبوية، تحقيق: مصطفى السقا، إبراهيم الأبياني، عبد الحفيظ شلبي، دار إحياء التراث العربي بيروت، د.ط، ١٩٩٤م ١٤١٥هـ.

#### ثانيا: الصحف

- صالح، هاشم، العدد ٢٠٠٠، العالم الإسلامي والغرب الهوه السحيقة، جريدة الشرق الأوسط ١٣ / ١٢ / ٢٠٠٢م، الرياض، بتصرف.
- منظمة «هيومان رايتسووتش» تحذر من انتهاك حقوق الإنسان باسم حملة مكافحة الإرهاب، جريدة الشرق الأوسط، العدد ١٤٢٢، الجمعة ٤٠ ذو القعدة ١٤٢٢ هـ ١٨ يناير ٢٠٠٢، الرياض.

# ثالثاً: مواقع الإنترنت

- باحارث، عنان، دعوى الحقوق، نقل من الإنترنت بتاريخ:

28/2/2011 www.bahareth.org/index.php% 3F browse% 3.....

- البيومي، إبراهيم غانم، العالمية هي خصوصية حقوق الإنسان في الإسلام، نقل من شبكة الإنترنت بتاريخ: ٢٠١٤ / ٣ / ٢٠١٤.

www.hiramagazine.com

- حنفي، حسن، الدين والثقافة والسياسة في الوطن العربي، الحقوق والواجبات، نقل من الإنترنت بتاريخ:

www.balagh.com/mosoa/fekr/rzoq52b5.htm.

- السهلي، عبد محمد، التربية على حقوق الإنسان، نقل من الإنترنت بتاريخ: ٢٠ / ٢ / ٢٠١١.

www.aklaam.net/forum/showthread.php%3

- القرضاوي، كتاب مدخل لمعرفة الإسلام نقل بتاريخ ٢٨ / ٢ / ٢٠١١م. www.rasoulallah.net/v2/document/aspx%.
- محبوب، عبد الحفيظ عبد الرحيم، حقوق الإنسان في ظل النظام العالمي الجديد (ما بين الإسلام وإعلان حقوق الإنسان) بحث قدم للاشتراك في المؤتمر الدولي الثاني للعلوم الاجتماعية الذي عقد في رحاب جامعة الكويت من الفترة ٦-٨ ابريل ٢٠٠٣م نقل من الانترنت بتاريخ ٢٧ / ١٠ / ٢٠١٤ . http://uqu.edu.sa/
- موقع الدورة الاستثنائية الثالثة لمؤتمر القمة الإسلامي، نقل بتاريخ ٧ ديسمبر ٢٠٠٥.

http://www.ok-oci.orglex-summit/arabic/ex-summit.htm

- وثيقة حقوق الإنسان في الإسلام، نقلت من الإنترنت بتاريخ: ٢٠٠١ / ٢ / ٢٠٠١ - وثيقة حقوق الإنسان في الإسلام، نقلت من الإنترنت بتاريخ: www.alghoraba.com/wthacq/3-%2520hoqoo..

#### **Abstract**

# Human Rights between Islamic and Secular Studies Perception (Islamic Educational Vision)

Dr. Imad Al-Sharifin Dr. Raida Nuseirat Dr. Ahlam Matalqa

This study aimed to describe the perception of positive human rights philosophies and criticize it In light of the Islamic vision; and educational role in human rights education by the Islamic education for humanity that beats the man-made philosophies.

In order to achieve the objectives of the study is the study of human rights in three subjects:

Section one: rights in Islamic education in law studies in Islam, and the balance between individual and collective rights in Islamic education and the role of Islamic education in human rights education.

And section II: rights on positivism In Western societies, human rights in modern times.

The third section dealt with criticism of human rights in the positivism in the light of the Islamic vision.

The study concluded that; the difference between educational philosophy and other fundamental difference and philosophies in the source values and goals, And also has great consequences for the individual and society.

The study recommended the need to adopt educational institutions do and practice in human rights education and its duties, and be aware that the various human rights areas and overlapping areas, served on the educational plan, and personnel in the educational process of educational must respect human rights.

Keywords: Human rights, Islamic philosophy, Islamic education, Studies.

Using Computer and the Internet in Preparing Teachers of Arabic to Speakers of Other Languages: The Status of Arabic Language Institute at King Saud University

Dr. Saad Ali Alkahtani

Translators: Khalid Al Hariri (English Lecturer)

Rasha Talib Al Naqeeb (Computer Information Systems Lecturer)



#### **Abstract**

Using Computer and the Internet in Preparing Teachers of Arabic to Speakers of Other Languages: The Status of Arabic Language Institute at King Saud University

Author: Dr. Saad Ali Alkahtani Translators: Khalid Al Hariri & Rasha Talib Al Naqeeb

(The paper is published in the Jordanian Journal of Educational Sciences, Vol. 9, Issue 4, 2013, pages 365-376. The translators obtained permission to translate from the Journal and the author)

This research aims to introduce the use of computers and the Internet in the preparation of teachers of Arabic as a second language through the detection of the trends in trainees' attitudes toward the syllabus of a computer assisted language course, and whether there were statistically significant differences attributable to variables (specialization, age, and schools from which students graduated). In addition, the study investigated the contribution of the course in increasing the trainees' willingness to enroll in more technology courses. The study showed consistency in views amongst participants on the importance of the course content in general. Using the T-test, it was found that there are differences between participants depending on their specialty for the benefit of Sharia and Islamic Studies, and age in favor of younger groups, and schools for the benefit of those who have graduated from Arabic universities. The study also showed that the course has contributed to the increase of trainees' willingness to learn more about computer and its applications in language teaching. (Keywords: Preparation of teachers of Arabic, computer assisted language learning, using technology in teaching Arabic).

#### INTRODUCTION

The Arabic Language Institute has continued to use and develop helping materials to teachers of Arabic to speakers of other languages ever since the decision of the Saudi government to establish it in 1974. The programs of the first level in the departments of Teacher Preparation and Training have included courses on the audio-visual multimedia that can support teaching Arabic (such as: Language Labs, recorders, projectors, cards...etc.) and how to benefit from them in teaching the Arabic language.

Being aware of the importance of development and modernization in this field, the Arabic Language Institute changed the old, traditional materials by modern and more efficient ones. The new computer labs include the most recent technology used in Computer Assisted Language Learning (CALL), replacing the old audio labs. Consequently, the methods of teaching Technologies of Language Teaching have changed from memorizing to methods that rely on practical application inside the computer lab.

As a result, a large number of students were satisfied with the modern methods of teaching these courses, what has contributed to their growing interest in learning how to use the computer for language teaching. The research has found that 38% of the Higher Diploma of Teacher Preparation and Training graduates in 2005/2006 joined advanced courses in computer after having taken the course. Some of the courses they took are PowerPoint, Word, Excel, Access, and Photo Editing in addition to intensive readings in the field of CALL. Therefore, many of the graduates of the institute have become competent in using modern technology in Arabic language teaching, and able to train their peers on how to use the computer in teaching Arabic to speakers of other languages (TASOL) anywhere they work.

Up to the knowledge of the researcher, the Arabic Language Institute is the first in the Arab world to use computers and the Internet in preparing and training teachers of Arabic to speakers of other languages. Although there are some successful experiments in the Arab world such as the one in the United Arab Emirates (Typical Schools in Sharjah and Al Ain) and in the Kingdom of Saudi Arabia (Abdullah bin Abdulaziz Projects of Computer), (سعادة و ۲۰۰۳). These experiments focus on the use of computer and internet in teaching school courses (including foreign language in public schools), and not in TASOL. Thus, the Arabic Language Institute at King Saud University

in Saudi Arabia is the pioneer in this field.

More interest in using computers and the Internet in TASOL arose. As part of their Arabic Language Renaissance toward a knowledge society project, the Arab League for Educational, Cultural, and Scientific Organization (ALESCO) in 2009 called to assemble experts on using modern technology in improving the Arabic language. Yet, many of the recommendations of the aforementioned assembly have not seen the light until now for financial, organizational, human, or scientific reasons (النظمة العربية للتربية والثقافة والعلوم).

The first time computers were used in language teaching was in the 1960s at the Institute for Mathematical Studies in the Social Sciences at Stanford University – USA under the supervision of Richard Atkinson and Patrick Suppes in cooperation with IBM and support of the Federal Government (Chapelle, 2001). In the 1960s, CALL relied on central computers which were connected to terminals in university buildings, using telephone cables. The real start of CALL was in the 1990s after the emergence of the internet and multimedia.

#### RESEARCH OBJECTIVES

This research aims at introducing the uses of computers and the Internet in preparing and training teachers of Arabic to speakers of other languages by presenting an example of these uses in the Arabic Language Institute at King Saud University and highlighting the attitudes of the trainees toward the Technologies of Language Teaching syllabus and the extent of its contribution to strengthening the teacher students toward learning how to use the computer in language teaching.

#### RESEARCH QUESTION

This research discusses the uses of computers and the Internet in preparing and training teachers of Arabic to speakers of other languages. The problem lies in the lack of opportunities for teacher students to practice the uses of computers and the Internet in TASOL and that there is no example to rely on in this field. Although the researcher is aware of a large number of academic papers on CALL, he did not find any research on the application of computers and the Internet in teaching Arabic to speakers of other languages; particularly in teacher preparation and training. This problem is not limited to the programs of preparing and training teachers of Arabic to speakers of other languages, but extends to many preparation and training programs of foreign language teachers.

The researcher has experienced this problem through his work in teaching CALL courses, and in charge of preparing and training teachers of Arabic to speakers of other languages, and then a Dean of the Arabic Language Institute at King Saud University, which has encouraged him to do the current research.

Consequently, the research question is: How are computers and the Internet used in preparing and training teachers of Arabic to speakers of other languages in the Arabic Language Institute at King Saud University?

Out of this main question come a number of sub-questions:

- What are the attitudes of the teacher students in the Institute toward the Technologies of Language Teaching syllabus?
- Are there any statistically significant differences in the attitudes of teacher students as a result of: major, age, and university of graduation?
- To what extent does the help the teacher students toward learning the computer and its uses in language teaching?

#### THE IMPORTANCE OF THE STUDY

This study is important because it tackles the issue of using computers and the Internet in preparing teachers of Arabic to speakers of other languages, and this is a topic that has not been examined before as university libraries lack such kind of research. This paper, up to the knowledge of the researcher, is the first of its kind in the field. It is important for all the institutes and centers of teaching Arabic to non-Arabs in the Arab World. The results of this study are likely to help these institutes and centers in case they apply the uses of computers and the Internet in TASOL. The researcher hopes that this paper initiates more research in the field and gives more focus on the Arabic language institutes and centers in the Arab World and in Saudi Universities in particular.

#### THE LIMITATIONS OF THE STUDY

This study was limited to the teacher students who were enrolled in the Diploma programs (first level only) in the departments of Teacher Preparation and Training in the Arabic Language Institute at King Saud University during the academic years 2005/2006 until 2010/2011.

#### **Study terms:**

#### 1- CALL (Computer Assisted Language Learning):

This term includes the use of computers and related technology including local area networks (LAN), wide area network (WAN) and language learning software for non-native teacher students.

#### 2- The difference between preparation and training:

Preparation focuses on graduates of Arabic language or Sharia and prepares them to teach Arabic to speakers of other languages by giving them a theoretical background in linguistics and the applications the theories on teaching Arabic to speakers of other languages. Training, on the other hand, aims to equip the teachers of Arabic to speakers of other languages (during their service) with the latest methods, techniques, and theories in the field.

#### 3- Technologies of Language Teaching Course:

It is one of the courses of the higher diploma program in the Institute of Arabic Language at King Saud University that aims to introduce teacher students to specific modern methods and TASOL. The current study was conducted on all the teacher students enrolled in this course

#### Approach:

The descriptive approach is used to achieve the goals of this study. This approach aims to describe the phenomenon as is, then analyzing, explaining, and synthesizing it with other phenomena.

#### **Population of the Study:**

The population of the study includes all teacher students who are enrolled in the courses of Technologies of Language Teaching (first level) in the programs of Teacher Preparation and Training between 2006/2005 and

2011/2010. The students of level two are excluded because these courses are only available for the first level. The number of the examined teacher students was (164). The instrument was distributed after ensuring its validity and reliability on all the students every year. Two students were excluded because they did not complete the answers. Thus the number of analyzable questionnaires were (162), which makes (98.8%) of the original population of the study.

Non-Saudi students make 95.1% of the examined students whereas Saudi were only around 4.9%. This is natural because most of the students in these two programs are non-Saudis who receive scholarships from King Saud University. The majority of the examined students hold a bachelor degree in the Arabic Language or Sharia and Islamic Studies as this is the minimum requirement for entry to the programs. (93.2%) of the examined students have less than five years of experience since the Institute tends to accept fresh graduates, and one of the programs (higher diploma program in the department of teacher preparation) does not require teaching experience for applicants. The following table shows the characteristics of the population according to independent variables:

Table 1: distribution of population according to the university of graduation

| University | Repetition/ Frequencies | Percentage |
|------------|-------------------------|------------|
| Arab       | 140                     | 86.4%      |
| Foreign    | 22                      | 13.6%      |
| Total      | 162                     | 100%       |

Table (1) shows that (140) of the examined individuals (around 86.4%) of the total sample graduated from Arabic schools and they form the majority of sample whereas the remaining (22) students (13.3%) graduated from foreign schools. It is clear from the above table that the majority of the sample graduated from Arabic schools because these programs prefer Arabic schools graduates over Arabic and Sharia graduates from foreign schools for linguistic and academic reasons.

Table 2: distribution of population according to the specialization / major

| Specialization            | Repetition/ Frequencies | Percentage |
|---------------------------|-------------------------|------------|
| Arabic Language           | 68                      | 42.0%      |
| Sharia or Islamic studies | 94                      | 58.0%      |
| Total                     | 162                     | 100%       |

It is clear from Table (2) that (94) students (58%) of the total study sample, are Sharia and Islamic studies graduates, while (68) students (42%) are graduates of the Arabic language department, although the two programs focus on students with Arabic language degrees, the number of applicants with a Sharia degree exceeds.

Table 3: distribution of population according to age

| Age                | Repetition/ Frequencies | Percentage |
|--------------------|-------------------------|------------|
| Less than 35 years | 129                     | 79.6%      |
| From 35-45 years   | 33                      | 20.4%      |
| More than 45 years | -                       | -          |
| Total              | 162                     | 100%       |

Table (3) shows that (129) students (79.6%) aged less than 35 years, making the majority of the sample, while 33 of them (20.4%) aged 35 - 45 years. The program entry requires that applicants are less than 40 years old except in rare cases.

#### Instrument validity and reliability:

The researcher presented the questionnaire of the study in its initial stage to five reviewers in Applied Linguistics to know its ability to achieve its goals and ensuring its linguistic correctness and suitability. The researcher asked the reviewers to determine the comprehensiveness of the questionnaire, the scientific nature of its items, and how each standard is related to the subhead-

ing, and adding, deleting, or editing items.

The reviewers suggested some edits such as: including a subheading for each part and deleting or editing some words. The changes were made according to the notes and suggestions of the reviewers and the questionnaire was distributed to 20 graduates from the programs of Teacher Preparation and Training in 2004/2005 as a pilot sample from outside of the population. This gave the opportunity to clarify vague terms, delete replicate items, and measure consistency by using Cronbach's alpha to ensure internal consistency on the basis of the responses of the pilot sample. Alpha was equal to 0.85 and this is a high consistency rate and acceptable for the purposes of the study.

# **Statistical Analysis:**

Data were analyzed using (SPSS). Frequencies, percentages, averages, and standard deviations of the population responses were calculated on the terms of the Technologies of Language Teaching syllabus. The range was calculated as follows (5-1=4); and then dividing it on the highest value as  $(4 \div 5 = 0.8)$ . Then this value (0.8) was added to the lowest to determine the highest extent of this group and thus we find the following:

| From 1– 1.8         | not important    |
|---------------------|------------------|
| More than 1.8 – 2.6 | less important   |
| More than 2.6 – 3.4 | middle important |
| More than 3.4 – 4.2 | important        |
| More than 4.2 – 5.0 | very important   |

(T) Test was used on the independent samples to determine the variables of age, major, and university of graduation.

### THEORETICIAL FRAMEWORK

# **Computer and Language Learning:**

Computer Assisted Language Learning, known as (CALL) is a modern branch of applied linguistics, where the computer and its different applications, including the internet, are used to teach and learn the language. It has been defined (Leavy 1997) as "the study of computer applications in teaching and learning the language". This definition is widely adopted by the world's most famous professional associations in field of CALL, such as the European Society for Computer Assisted Language Learning (EUROCALL), the Association of Computer Assisted Language Learning in North America (CALICO) and the International Association for Language Learning Techniques (IALL). CALL is considered a wide area that derives its research from several other areas, such as second language acquisition, linguistics, sociology, psychology, second language teaching methods, and synthesizing these areas along with artificial intelligence.

## Language teaching and modern techniques:

Both the teacher and modern techniques have important –but different—roles in teaching and learning languages. The outstanding teacher and the modern machine help students understand the information so that it can be recalled when needed (Kinnaman, 1966). To maintain this balance (the outstanding teacher and new machine), it is important to train teachers how to use the modern technologies in learning and teaching language to create what is called "familiarity" between the teacher and machine, which is a very important condition for the teacher to use the technologies effectively (Leavy and Stokwell, 2006). Many studied (Al-Kahtani, 2001; Schmidt, 1995, 369) indicated that training is the most important reason for the reluctance of some teachers to use modern technologies in teaching languages in spite of their full conviction of its efficacy, and then the lack of appropriate hardware and software. In the third place comes the lack of time, when teachers are assigned to do other duties, leaving them with no time to use these new techniques.

If teachers want to take advantage of modern technologies in the language teaching, it is subject to personal motivation or the help of more experienced colleagues as teacher preparation and training on these techniques is considered new. There are only some individual efforts scattered here and there in the area of Language Teacher Preparation programs or other educational programs. Perhaps the existence of a computer lab and a technician is very ambitious for many Language Teacher Preparation and Training programs.

Some of the few efforts emerged recently to set some technical standards and guidelines for teachers and learners. This was done by the World Associa-

tion for Technology in Education (ISTE), but the standards are still general and not specialized in language learning, therefore other associations started to do this task, such as the American Council for the Teaching of Foreign Languages (ACTFL) and the European Languages Council (ELC). Nevertheless, CALL has witnessed a remarkable development in the last three decades, including publishing in the field, issuing a number of international scientific journals specialized, in addition to holding several annual conferences all over the world (2006, النفي و ستوكويل, 2006).

These efforts (Hubbared & Leavy 2006) are categorized as the following:

- Producing books and training materials for novice language teachers to introduce them to CALL.
- Writing scientific and practical articles to serve both sides of the research and application in the field of preparing and training language teachers.
- Setting practical perceptions of CALL derived from the theories of second language acquisition.
- Using Internet technologies, such as the email, chat rooms, mailing lists,...etc. to transfer the ideas and skills that are contained in books, articles, and lectures to classes study and applying them practically.

Practically speaking, we find that those efforts have not been accompanied by further teacher training on the use of modern technologies in language teaching; making individualism dominant on many of the teachers' decisions about the use of computers in language teaching in the classroom. One of the efforts in this area was suggested by (Alkhtani 2007), when he suggested a general training plan for language teachers in general and the faculty of the English departments in Saudi universities, in particular, through which they will be able to practice the use computers and the Internet in English language teaching. The proposed training program runs for thirteen weeks with two lectures a week. The program consists of four phases:

**The introduction phase:** Trainees learn at this stage different types of modern technologies, its importance in teaching and learning languages, as well as the basic components of computers.

The skill phase: Teacher students train at this stage on how to use the basic computer skills, such as typing, saving and printing texts, browsing the

internet, using search engines, sending and receiving emails, digital photography and other skills needed by the students.

**The application phase:** This stage begins by giving some theoretical aspects of CALL and ends with some practical applications such as visiting some language learning websites on the internet and learning about language learning software.

The evaluation phase: The trainees at this stage evaluate some language learning and teaching websites, as well as some software of language teaching and learning in terms of content, language, and technical aspects by using the appropriate standards to evaluate the computer software and programs of TASOL (2009 عصد). The purpose of this evaluation is so that the trainee puts himself in the shoes of the student who will use this software and websites, and judge accordingly on their appropriate use language teaching and learning.

The researcher directly benefited from the perceptions of this proposed training plan when he assigned the syllabus of the two Technologies of Language Teaching courses in the departments of Teacher Training and Preparation in the Arabic Language Institute, which is the topic of the current research. Although the training plan was developed - initially - to train English language teachers, it could be used in the development of a similar training plan for the Arabic language teachers to speakers of other languages.

(Alkahtani, 2009) suggested that the plan of training for language teachers consist of three levels:

**Beginner level:** teacher students are trained on basic computer skills, such as Word, e-mail, and internet browsing, and installing software.

**Intermediate level:** teacher students are trained on how to use basic computer skills in language teaching and learning.

**Advanced Level:** teacher students are trained on how to design software on the basis of the theories of language teaching and learning, uploading educational material on the internet, and converting audio and video materials to a digital form. In addition, teacher students train on how to use e-forums and chat and mailing lists and how to use them in language teaching.

If we look closely at these efforts, we find that they all focus on the application of modern technology in teaching of European languages, especially English as a foreign language, and rarely do we find any work that talks about the applications of computers and the Internet in teaching Arabic as a second language.

The Arabic Language Institute at King Saud University in Saudi Arabia is a pioneer in this area as it includes two specialized departments in preparing Arabic language teachers for speakers of other languages and training them according to the latest scientific foundations and curricula. These two departments offer three graduate programs, all of which include courses for training Arabic language teachers to use modern technology in teaching. The institute is currently preparing professional standards for teachers of Arabic to speakers of other languages, including special standards by using modern technology in teaching Arabic as a second language. These efforts - including the current study – are done to fill the gaps in this area.

## **Analysis and Discussion of the Results:**

This study aims to introduce the uses of computers and the Internet in preparing and training teachers of Arabic to speakers of other languages in the Arabic Language Institute at King Saud University, presenting the attitudes of teacher students toward the syllabus and getting to know the extent of contribution of this to the strengthening their attitudes towards learning and using computer in language teaching. The results of this research can be presented through the statistical analysis of data gathered from questionnaires and on the effects of the variables of age, major, and university of graduation. Following are the results and their discussion:

The results related to the trainees' attitudes toward the syllabus of Technologies of Language Teaching:

To know the attitudes of the teacher student, the following were calculated: frequencies, percentages, averages, standard deviations, and ranks of the responses of the population on the syllabus of Technologies of Language Teaching.

**Table 4:** response of sample study to the terms of introductions and definitions ordered downwardly according to the averages of agreement.

| Attitudes of the importance o | f introductions and | definitions: |
|-------------------------------|---------------------|--------------|
|                               |                     |              |

| No. | Phrases                                   | Repetition<br>Percentage% | V. Imp. | Imp. | Average important | Less Imp. | Not Imp. | Average | Deviation | Range |      |      |   |
|-----|-------------------------------------------|---------------------------|---------|------|-------------------|-----------|----------|---------|-----------|-------|------|------|---|
| 3   | Introduction to the Internet and how they | R                         | 146     | 10   | 4                 | 2         | -        | 4.85    | 0.50      | 1     |      |      |   |
|     | work                                      | %                         | 90.1    | 6.2  | 2.5               | 1.2       | -        | 4.83    | 0.30      | ı<br> |      |      |   |
| 2   | Introduction to the basic components of   | R                         | 122     | 34   | 3                 | 3         | -        | 4.70    | 0.60      | 2     |      |      |   |
|     | computer                                  | %                         | 75.3    | 21.0 | 1.9               | 1.9       | -        | 4.70    | 7.70      | 4.70  | 4.70 | 0.00 | 2 |
|     | Introduction to tra-                      | R                         | 115     | 40   | 5                 | 2         | -        | 1.65    | 0.60      | 2     |      |      |   |
| 1   | ditional and Modern<br>means              | % 71.0 42.7 3.1 1.2 -     | 4.65    | 0.60 | 3                 |           |          |         |           |       |      |      |   |
|     | То                                        | tal aver                  | age     |      |                   |           |          | 4.73    | 0.53      |       |      |      |   |

The results above show that the population of the study believes that introductions and definitions in Technologies of Language Teachingare very important with an average of (4.73), which is in the fifth level (from 4.21 to 5.00), a level that refers to the option (very important) in the instrument of the study. This shows that the sample considers the introductions and definitions in Technologies of Language Teachingas very important.

It is clear from the results that there is a coherent perception of individuals in the study of the importance of introductions and definitions; where they agreed on all items of introductions and definitions and their importance in the Technologies of Language Teaching as averages ranged between (4.65 and 4.85). Item (3), "Introduction to the Internet and its Use" topped the list as everyone agreed on its importance with a strong average of (4.85), whereas item (2), "Introduction to the Main Components of the Computer" came second averaging (4.70). In third place came "Introduction to Traditional and Modern Methods" with an average of (4.65).

It is noticeable that introductions related to computers and the Internet were of higher interest than those about traditional or modern methods, which means that there is a high interest in computer and internet related technologies and their uses in Arabic language teaching.

# **Attitudes Toward The Importance of Computer Skills**

By examining the results above, it is clear that the population of the study see computer skills in the of Technologies of Language Teachingare very important with an average of (4.79), which lies in the fifth level of the five-level scale (from 4.21 to 5.00) which refers to the choice (very important).

**Table 5:** Response of the sample study to the terms of computer skills ordered downwardly according to the average of agreement.

|               |                                   | n<br>%                    |         |      |        |           |          |         | ı         |          |   |
|---------------|-----------------------------------|---------------------------|---------|------|--------|-----------|----------|---------|-----------|----------|---|
| No.           | Phrases                           | Repetition<br>Percentage% | V. Imp. | Imp. | Middle | Less Imp. | Not Imp. | Average | Deviation | Range    |   |
| 8             | Exercises on web                  | R                         | 159     | 2    | 1      | -         | -        | 4.98    | 0.10      | 1        |   |
| 0             | browsing                          | %                         | 98.1    | 1.2  | 0.6    | -         | -        | 4.98    | 0.19      | 1        |   |
| 7             | Exercises on sending              | R                         | 156     | 4    | 1      | 1         | -        | 4.94    | 0.32      | 2        |   |
| '             | and receiving emails              | %                         | 96.3    | 2.5  | 0.6    | 0.6       | -        | 4.94    | 0.32      | <i>L</i> |   |
| 9             | Exercises on search               | R                         | 152     | 5    | 3      | 2         | -        | 4.90    | 0.45      | 3        |   |
| 9             | engines and their work            | %                         | 93.8    | 3.1  | 1.9    | 1.2       | -        |         |           | 3        |   |
| 5             | Exercises on typing               | R                         | 147     | 10   | 2      | 2         | 1        | 4.85    | 0.55      | 0.55     | 4 |
| 3             | Exercises on typing               | %                         | 90.7    | 6.2  | 1.2    | 1.2       | 0.6      | 4.03    | 0.55      | 4        |   |
|               | Exercises on data                 | R                         | 133     | 19   | 6      | 2         | 2        |         | 1         | _        |   |
| 6             | saving and printing by using Word | %                         | 82.1    | 11.7 | 3.7    | 1.2       | 1.2      | 4.72    | 0.71      | 5        |   |
|               | Exercises on start-               | R                         | 105     | 30   | 10     | 9         | 8        | 4.33    | 1.13      | 6        |   |
| 4             | ing and turning off computers     | %                         | 64.8    | 18.5 | 6.2    | 5.6       | 4.9      |         |           | 6        |   |
| Total average |                                   |                           |         |      | 4.79   | 0.36      |          |         |           |          |   |

The results also show that there is an agreement in the attitudes of the population of the study toward computer skills as 'very important' in the of Technologies of Language Teaching. The average of their attitudes toward the importance of computer skills range between (4.33 to 4.98), which go in the fifth category on the five-level scale which refers to (very important). This shows the agreement on all the skills of items (8, 7, 9, 5, 6) of computer skills in the of Technologies of Language Teachingas 'very important' in a descending order as for the average of those who strongly agreed on the importance of the items:

Item (8): "Exercises on Web Surfing" ranked first as the average reached to (4.98) whereas item (7): "Exercises on Sending and Receiving Emails" came second with an average of (4.94). Item (9): "Exercises on Search Engines and their Use" was in the third place with (4.90). Next came item (5): "Exercises on Typing" with an average of (4.85).

Item (6): "Exercises on Data Saving and Typing and Word" came fifth averaging (4.72).

It is clear that the basic skills peaked the attitudes of teachers students, which means that they are important and necessary to guarantee the use of the computer in teaching Arabic. It is impossible for the teacher who does is not good at these skills to use the computer in teaching the language effectively and correctly. As a result, the programs of the Arabic Language Teacher Preparation and Training (before and during the service) should prepare the teachers to be competent in these skills before the applications of the computer in teaching the language to speakers of other languages.

Computer skills proficiency is important for teachers and learners as well. The learner should have a minimum-knowledge of the computer before enrolling in such training programs. The current study shows that the technical backgrounds of the students vary according to their countries of origin. Therefore, we see that students who come from technically-developed countries are more competent in the uses of computers and the Internet, whereas students who come from less technically-advanced countries are less competent except those who had the opportunity to get some training in the field. This variation can be very problematic for the teacher who cannot raise the level of teaching to suit that of the students with a technical background or lower it to suit the level of those with no technical background. The larger number of the

students, the harder it is to follow up with them. The researcher has found that the ideal number of students in a computer lab is 15-20 students. It is quite difficult to follow up with more than 20 students; especially if the majority of them do not possess the required computer skills. The researcher suggests that sections with more than 20 students should be divided into two on the basis of their technical background. Otherwise, students should be divided equally on the two sections. The teacher can benefit from the help of expert students to train their peers on some computer skills so that s/he focuses on those with less technical experience. This method proved to be effective as it decreased the pressure on the teacher and give expert students a sense of responsibility.

# Attitudes Toward The Importance of Applications in Teaching the Arabic Language to Non-Arabs.

Table 6: response of sample study.....

|     |                                                             | n<br>%s                   |         |      |        |           |          |         | n         |       |
|-----|-------------------------------------------------------------|---------------------------|---------|------|--------|-----------|----------|---------|-----------|-------|
| No. | Phrases                                                     | Repetition<br>Percentage% | V. Imp. | Imp. | Middle | Less Imp. | Not Imp. | Average | Deviation | Range |
| 1.0 | Visiting Arabic                                             | R                         | 139     | 14   | 6      | 2         | 1        | 0       | 0.62      |       |
| 10  | Language Teaching websites                                  | %                         | 85.8    | 8.6  | 3.7    | 1.2       | 0.6      | 4.78    | 0.63      | 1     |
| 12  | Mailing lists and their                                     | R                         | 144     | 8    | 4      | 4         | 2        | 0       |           | 2     |
| 13  | uses in TASOL                                               | %                         | 88.9    | 4.9  | 2.5    | 2.5       | 1.2      | 4.78    | 0.72      | 2     |
| 10  | TAGOL                                                       | R                         | 138     | 11   | 7      | 5         | 1        | 4.73    | 0.74      | 2     |
| 12  | TASOL software                                              | %                         | 85.2    | 6.8  | 4.3    | 3.1       | 0.6      |         | 0.74      | 3     |
| 15  | Power Point and its                                         | R                         | 131     | 19   | 5      | 4         | 3        | 4.67    | 0.81      | 4     |
| 13  | uses in TASOL                                               | %                         | 80.9    | 11.7 | 3.1    | 2.5       | 1.9      | 4.07    |           | 4     |
| 11  | Digital photographing and its use in lan-                   | R                         | 126     | 24   | 6      | 4         | 2        | 4.65    | 77        | 5     |
| 11  | guage teaching                                              | %                         | 77.8    | 14.8 | 3.7    | 2.5       | 1.2      | 4.03    |           | 3     |
|     | Students opinions on the possibility of                     | R                         | 104     | 28   | 14     | 10        | 6        |         |           |       |
| 17  | teaching Arabic by using the computer in their institutions | %                         | 64.2    | 17.3 | 8.6    | 6.2       | 3.7      | 4.32    | 1.10      | 6     |
| 16  | Presenting the best five websites on the                    | R                         | 97      | 27   | 19     | 16        | 3        | 4.22    | 1.11      | 7     |
| 10  | internet on TASOL                                           | %                         | 59.9    | 16.7 | 11.7   | 9.9       | 1.9      | 4.23    | 1.11      | /     |
| 1.4 | Word and its uses in                                        | R                         | 99      | 26   | 15     | 12        | 10       | 4.10    |           |       |
| 14  | TASOL                                                       | %                         | 61.1    | 16.0 | 9.33   | 7.4       | 6.2      | 4.19    | 1.24      | 8     |
|     |                                                             | Total a                   | verage  |      |        |           |          | 4.54    | 0.66      |       |

The above results show that the population of the study considers the applications of teaching the Arabic language to non-Arabs in the of Technologies of Language Teachingas 'very important' with an average of (4.54 out of 5) and this lies in the fifth level on the five-level scale (between 4.21 and 5.00) and this level refers to 'very important' in the instrument, what shows that the population of the study believe that the application of teaching the Arabic language to non-Arabs in the of Technologies of Language Teaching are very important.

The results also reveal that there is a variation in the attitudes of the population of the study toward the importance of the applications of teaching the Arabic language to non-Arabs as some of them see certain items as very important and others as important. The average of their attitudes toward the importance of the applications of teaching the Arabic language to non-Arabs between (4.19 and 4.78) and the average of these categories ranged between the fourth and fifth levels on the five-level scale which are 'very important' and 'important' in the instrument of the study. This shows that there is a variation in the attitudes of the population of the study toward the importance of the applications in teaching the Arabic language to non-Arabs since some see certain items as very important and others as important as the population of the study believes that seven of the items are very important, particularly items (10, 13, 12, 15, 11) which were ordered downwardly according to the agreement of the population of the study as:

Item (10): "Visiting websites of teaching Arabic on the internet" topped with an average of (4.78) who strongly agreed. This asserts the importance of internet-related tech for students, although it can be difficult for the teacher to follow up what the trainees are surfing while being busy. This problem can be solved in two ways: first, installing programs that enable the teacher to control what the student can surf, second, downloading the websites that the teacher wants to present to students so that the teacher uses the internet and the students use an intranet. By using such methods, the students will not be able to go to other websites.

Item (13): "Mailing lists and their uses in teaching the Arabic language to non-Arabs" came in the second place with an average of (4.78).

In the third place came item (12), "Programs of teaching the Arabic language to speakers of other languages" with an average of (4.73). Although

these programs are important in Arabic language teaching, yet most of them are produced in foreign companies and include cultural and educational material that does not suit students who descend from cultures other than those of the producers. In addition, the linguistic and scientific content is not suitable, and the difficulty of use because of the insignificant symbols. To overcome these obstacles, programming companies should benefit from the experiences of the Arabic language teaching institutes to put together practical and technical expertise in addition to the scientific one (2009). The teacher should examine the computer programs and assuring that they are up to the standards before using them.

Item (15), which is "Power Point and its uses in teaching the Arabic language to non-Arabs", came fourth as it averaged (4.67). Next came item (11), which is "Digital photographing and its uses in language teaching" with an average of (4.65).

The results also show that the population of the study considers one item as important which is (14) and that is "MS Word and its uses in teaching the Arabic language to non-Arabs" with an average of (4.19).

It is noticeable that the has been of interest to the students regardless of the preference of one item over the other. No item received less than (4.19), which refers to 'important' on the instrument of the study. This indicates that the students are aware of the importance of modern technology and the possibility of its uses in the future in teaching Arabic to speakers of other languages. Although it is important to use modern technology in teaching the language, the teacher and student should not be distracted from the topic of the lesson. The teacher sometimes gets busy explaining how to use technology instead of focusing on the topic of the lesson.

The results related to the differences in attitudes on the basis of their personal characteristics. Recognizing the differences in attitudes on the basis of their majors.

To know whether or not there are differences between the attitudes of the population of the study on the basis of their majors, the researcher designed a tool (T-test) and used it on the Independent Samples.

**Table 7:** Results of the Independent Samples of T-test showing the attitudes of the population on the basis of their majors

| Title                                                 | Category                                | Average | Value T | Function |  |
|-------------------------------------------------------|-----------------------------------------|---------|---------|----------|--|
| Introductions and                                     | Arabic language                         | 4.3676  | 7 790   | **0 000  |  |
| definitions                                           | Sharia or Islamic studies 5.0000 -7.789 |         |         | **0.000  |  |
| Computer Shill                                        | Arabic language 4.6201                  |         | -4.877  | **0.000  |  |
| Computer Skill                                        | Sharia or Islamic studies               | 4.9060  | -4.6//  | **0.000  |  |
| Application for learning Arabic language non- speaker | Arabic language                         | 4.1746  | -6.424  | **0.000  |  |

<sup>\*\*</sup> Statistically significant differences at 0.01 level or less

The above results clarify that there are differences in the attitudes of Arabic Language majors and Sharia majors toward the study for the advantage of Shariah and Islamic Studies majors. To explain these results, the researcher returned to universities which have Sharia and Islamic Studies graduates and found that the majority of these students (68%) graduated from schools that show some interested in computer skills and their applications in Sharia sciences; what explains the differences for their advantage although the Arabic schools gives more interest in computer skills at the Arabic language departments.

Recognizing the differences in the attitudes of the population of the study on the basis of age:

To know whether or not there are differences between the attitudes of the population of the study on the basis of their ages, the researcher designed a tool (T-test) and used it on the Independent Samples.

**Table 8:** Results of Independent Samples T-test showing the differences between the attitudes on the basis of age.

| Title                        | Category          | Average | Value T | Function |  |
|------------------------------|-------------------|---------|---------|----------|--|
| Introductions and            | Less than 35 yeas | 4.8630  | 6.878   | **0 000  |  |
| definitions                  | From 35-45 years  | 4.2323  | 0.878   | **0.000  |  |
| Commuter Shill               | Less than 35 yeas | 4.8501  | 4.755   | **0.000  |  |
| Computer Skill               | From 35-45 years  | 4.5354  | 4.733   |          |  |
| Application for learning     | Less than 35 yeas | 4.7006  | 6.848   | **0.000  |  |
| Arabic language non- speaker | From 35-45 years  | 3.9280  | 0.048   | 0.000    |  |

<sup>\*\*</sup> Statistically significant differences at 0.01 level or less

By examining the above results, it is clear that the attitudes of those whose ages are less than 35 years are different from those who are (35-45 years old) to the advantage of those who are less than 35 years.

Recognizing the differences in the attitudes of the population of the study on the basis of university:

To know whether or not there are differences between the attitudes of the population of the study on the basis of the university where they study, the researcher designed a tool (T-test) and used it on the Independent Samples.

**Table 9:** Results of Independent Sample T-test showing the differences between the attitudes on the basis of schools of graduation.

| Title                           | School  | Average | Value T | Function |  |
|---------------------------------|---------|---------|---------|----------|--|
| Introductions and               | Arab    | 4.1818  | 5.720   | **0 000  |  |
| definitions                     | Foreign | 4.8214  | 3.720   | **0.000  |  |
| Computer Skill                  | Arab    | 4.8357  | 4.696   | **0.000  |  |
| Computer Skill                  | Foreign | 4.4697  | 4.090   |          |  |
| Application for learning        | Arab    | 4.6527  | 5.897   | **0.000  |  |
| Arabic language non-<br>speaker | Foreign | 3.8488  | 3.097   | 0.000    |  |

<sup>\*\*</sup> Statistically significant differences at 0.01 level or less

The above table indicates that graduates of Arabic universities have different attitudes from graduates of western universities to the advantage of the graduates of Arabic universities except in introduction and definitions which came to the favor of graduates of western universities. The researcher believes that this is because the Arabic language departments in Arabic universities tend to show more interest in computer skills through their extra-curricular activities more than their counterparts in western universities. This may also explain why the graduates of western universities preferred the introductions and definitions as they do not have prior experience in the computer and its application in teaching.

The contribution of the in improving the attitudes of teacher students toward learning the computer and its uses in language teaching:

The researcher found that 61 of the graduates of the higher diploma of preparing and training teachers between 2005/2006 and 2010/2011, which makes about 38% of those who have studied the course, believe that the contributed to improving their attitudes toward learning the computer and its uses in language teaching. These students can be categorized into: those who continued their education after graduating from King Saud University (23

students; i.e. 14%) and those who returned to their countries (38 students; 24%). The former students mentioned that they registered in advance computer courses such as Power Point, Word, Excel, Access, and Photo Editor. Most of these took place in the Hobbies and Computer Center which is part of the Students' Affairs Deanship at the university. These students asserted that what they had studied in Technologies of Language Teaching in level 1 motivated them to register in these courses to improve their skills in the field. The latter group of students (those who returned to their countries and started their teaching career) claimed that they started to use computers and the Internet in their work because of what they had learned during their study at King Saud University in general and the training at the Arabic Language Institute in particular. Interestingly, some of these graduates trained their peers on the uses of computers and the Internet in Arabic language teaching.

#### RECOMMENDATIONS

In the light of the results of this research, the researcher recommends the following:

- 1. The "Technologies of Language Teaching" in the programs of preparing and training teachers should be given in two semesters instead of one. The of level 1 should focus on computer skills and the of level 2 should focus on the applications of computers and the Internet in teaching Arabic to speakers of other languages.
- 2. Including introductions and definitions in the "Technologies of Language Teaching"; particularly introductions to the internet, the main constituents of the computer, and comparing traditional and modern methods.
- 3. Including exercises in the "Technologies of Language Teaching" on surfing the internet, sending and receiving emails, search engines, typing, and data saving and printing by using Word.
- 4. Including applications on visiting some websites and mailing lists of Arabic language teaching and their uses in teaching Arabic to non-Arabs as well as the programs of teaching Arabic to speakers of other languages, Power Point and its uses in teaching Arabic to speakers of other languages, and digital photographing in language teaching.
- 5. Creating a website in which the teacher of the interacts with the stu-

- dents. The teacher can upload all the contents of the so that the student can check them any time. The teacher can also exchange questions and assignments with the students, and students can interact with each other any time, and anywhere.
- 6. Providing an additional computer lab that is close to the building of the Institute where students can practice the applications of the computer in teaching Arabic to speakers of other languages when they do not have classes and when the main lab is busy with other students.
- 7. Hiring a computer lab technician to interfere when any urgent issues occur. The technician may be close to the lab or may work directly with the teacher during the lesson. The technician may also schedule the times for teachers' use of the lab, install educational programs, maintain computers, and prepare the lab before the lesson.
- 8. The focus of the should be on the practical aspects. Students should also be given a theoretical background on CALL.
- 9. Conducting more research on students who use computers and the Internet in Arabic language teaching in their educational institutions after their training at Arabic language institutes to examine the efficacy and appropriateness of their use in real teaching contexts.
- 10. Conducting more research on the uses of computers and the Internet in the programs of preparing teachers at Arabic language institutes at Saudi universities.

### REFERENCE

- سعادة، جودت، والسرطاوي، عادل ( 2003 ). استخدام الحاسوب والإنترنت في ميادين التربية والتعليم. الأردن، عمان: دار الشروق للنشر والتوزيع.
- شابل، كارول ( 2001). تطبيقات الحاسب الآلي في اكتساب اللغة الثانية: أسس للتعليم والتقييم والقياس والبحث العلمي.
  - ترجمة سعد بن علي القحطاني. ، جامعة الملك سعود: النشر العلمي والمطابع 2007 م.
- عبد رب النبي محمد، ممدوح ( 2009 ). برامج الحاسوب في تعليم العربية: دراسة مقارنة. سجل المؤتمر العالمي لتعليم
  - اللغة العربية للناطقين بغيرها. جامعة الملك سعود: النشر العلمي والمطابع.
- لفي، مايك ؛ وستوكويل، قلين ( 2006 ). أبعاد تعلم اللغة بمساعدة خيارات وموضوعات في تعلم : (CALL) الحاسب الآلي
- اللغة بمساعدة الحاسوب. ترجمة محمد سعيد العلم، جامعة الملك سعود: النشر العلمي والمطابع 2010 م.
- المنظمة العربية للتربية والثقافة والعلوم ( 2010 ). استخدام التقنيات الحديثة في تطوير اللغة العربية . تحرير عبداللطيف عبيد. سلسلة مشروع النهوض باللغة العربية للتوجه نحو مجتمع المعرفة. تونس: المنظمة العربية للتربية والثقافة والعلوم.
- Al-Kahtani, S. (2001). Computer Assisted Language Learning in EFL instruction at selected Saudi Arabian universities: Profile of faculty. Unpublished doctoral dissertation, Indiana University of Pennsylvania.
- Al-Kahtani, S. (2007). CALL Integration: A proposal for in-service CALL training program for EFL faculty at Saudi Arabian Universities. College of Language & Translation, Research Center, Vol. 42, PP. 1-16.
- Alkahtani, S. (2009). Computer Assisted Language Learning: The case of EFL instruction in Saudi higher Education. VDM Verlag Dr. Muller.
- Hubbard, P. & Levy, M. (2006). The scope of CALL Education (pp. 3-20). In Philip Hubbard and Mike Levy (eds.). Teacher Education in CALL. John Benjamins Publishing company.
- Kinnaman, D.E. (1996). Schools need good teachers and good technology. Technology and learning, 15, (18), 98-111.

- Levy, M. (1997). Computer Assisted Language Learning: Context and Conceptualization. Oxford: Clarendon Press.
- Schmidt, D.(1995). Use and integration of computerrelated technology in teaching by preservice teacher education faculty: Unpublished doctoral dissertation, Iowa State University, Ames.

# ملخص البحث

# استخدام الحاسوب والإنترنت في إعداد وتدريب معلمي اللغة العربية للناطقين

# بغيرها: تجربة معهد اللغويات بجامعة الملك سعود

هدف هذا البحث إلى التعريف باستخدامات الحاسوب والإنترنت في إعداد وتدريب معلمي اللغة العربية للناطقين بغيرها، من خلال الكشف عن اتجاهات الطلاب المعلمين نحو مفردات مقرر تقنيات تعليم اللغة، وعما إذا كانت هناك فروق دالة إحصائياً بين متوسطات درجات أفراد عينة الدراسة تعزى إلى متغيرات: التخصص، والعمر، والجامعة المتخرج فيها، بالإضافة إلى بحث مدى مساهمة المقرر في تقوية اتجاهاتهم نحو تعلم الحاسوب واستخدامه في تعليم اللغة. وقد أوضحت الدراسة أن هناك اتساقاً في رؤية أفراد عينة الدراسة حول أهمية مفردات المقرر؛ حيث لم تسجل أي مفرداته أقل من متوسط (4.19). وباستخدام الباحث لاختبار (ت) للعينات المستقلة، اتضح وجود فروق ذات دلالة إحصائية بين متوسطات درجات أفراد عينة الدراسة في الاتجاه نحو محاور الدراسة في: التخصص (لصالح أصحاب تخصصات الشريعة والدراسات الإسلامية)، والعمر (لصالح الفئات الأقل سناً)، والجامعة (لصالح الذين تخرجوا في جامعات عربية). كما أبانت الدراسة أن 61 خريجاً (أي حوالي %38) من الطلاب الذين درسوا المقرر يرون أن المقرر قد ساهم في تقوية اتجاهاتهم نحو تعلم الحاسوب واستخدامه في تعليم اللغة في المؤسسات التعليمية التي التحقوا بها بعد التخرج، ويعزون ذلك للمعلومات التي حصلوا عليها في أثناء دراستهم للمقرر في معهد اللغويات بجامعة الملك سعود. (الكلمات المفتاحية: برامج إعداد معلمي اللغة العربية، الحاسوب وتعليم اللغة العربية، تقنيات تعليم اللغة العربية، تدريب معلمي اللغة العربية للناطقين بغيرها).





# UNITED ARAB EMIRATES - DUBAI COLLEGE OF ISLAMIC & ARABIC STUDIES

# THE JOURNAL OF THE

# COLLEGE OF ISLAMIC & ARABIC STUDIES

GENERAL SUPERVISION

Dr. Mohammed Ahmed Abdul Rahman Vice Chancellor of the College

**EDITOR'S IN-CHIEF** 

Prof. Ahmed Othman Rahmani

ASST. EDITOR'S IN-CHEIF

Dr. Mazin Hussein Hariri

**EDITOR'S SECRETARY** 

Dr. Mohammed Ahmed Al-Khooli

### **EDITORIAL BOARD**

Prof. Abdul Rahman Binani

Prof. Abdullah Mohammed Aljuburi Dr. Salah Ibrahim Issa

Dr. Salah Ibrahim Issa Dr. Mujahed Mansour Dr. Abdul Rahim Al-Zagah Dr. Abdel Nasir Yousuf

ISSUE NO. 50 Rabi al Awwal 1437H - December 2015CE

ISSN 1607-209X

This Journal is listed in the "*Ulrich's International Periodicals Directory*" under record No. 157016

e-mail: iascm@emirates.net.ae



## **Rules of Publishing**

#### First:

The journal of the Islamic and Arabic Studies College publishes scientific research in both the Arabic and English languages. The research presented to the journal must be original, genuine in its theme, objective in nature, comprehensive, of academic novelty and depth, and does not contradict Islamic values and principles. The research papers will be published after being evaluated by referees from outside the editorial board, according to the standard academic rules.

#### Second:

All research work presented for publication in the journal must comply with the following conditions:

- 1. The research work should not have been previously published by any other institution, and is not derived from any other research study or treatise through which the researcher has acquired an academic degree. This is to be certified by an affidavit of undertaking duly signed by the researcher which is sent to the journal with the research paper.
- 2. The researcher can not publish his research elsewhere or present it for publication unless he receives a written permission from the editor in chief of the journal.
- 3. Research which embodies Quranic quotes or Prophetic sayings (Ahadith) is required to be properly marked and foot-noted.
- 4. The research must be computer typed using Word 2003, double spaced, font size 16, with a minimum of Fifteen (15) pages (about 5000 words) and a maximum of 40 pages (about 10,000 words), sent 1 hard copy of the research and 1 soft copy. The name of the researcher must be written in Arabic and English along with an autobiographical account, including his/her name, academic status, position, place of work and full address.
- 5. The research must include an abstract, in the Arabic and English languages that should not exceed 200 words.
- 6. Tables, figures and additional illustrations referred to should be consecutively numbered and presented in the appropriate sections of the research.
- 7. The following scientific method of documentation should be used:
  - \* The Sources and the text citation in the research are referred to by Serial numbers put upwards between brackets (e.g. (1) (2)) and to be shown in detail at the bottom of each page as it appears in the core of the research.
  - \* Explanations and additional notes are distinguished by the symbol (\*).
  - \* The Sources and references are printed at the end of the research and are arranged in alphabetical order according to the name of the author followed by the book's title and any additional informations.

**Books:** Name of the author, title of the book, name of editor (if any), name of publisher, place of publication, edition # (if any), date of publication (if any), and if there is no date of publication write in brackets (no date).

**Research in Periodicals:** Name of the author, title of research, name of journal, publishers, place of publication, journal # (if any), edition #, the date, the page numbers of the research in the journal.

8. The researcher must review his research according to the suggestions given by the referees and must send a copy of the revised version to the journal.

#### Third:

- 1. The material published in the journal represents the viewpoints of their writers only and do not represent those of the journal.
- 2. The research papers sent in to the journal will not be sent back to the researcher whether they are published or not.
- 3. The researchers will be notified by the journal as soon as their papers are received.
- 4. The arrangement of the articles in the journal is subject to technical consideration.
- 5. The researcher will receive seven (7) off-prints and two copies of the issue in which his research was published.
- 6. All correspondence should be sent to the following address:

Editor in Chief, Journal of the Islamic and Arabic Studies College,

P.O. Box 34414

Dubai, United Arab Emirates

Tel: 00-971-4-3706557

Fax: 00-971-4-3964388

Email: iascm@emirates.net.ae





50

iascm@emirates.net.ae

E Mail i

#### UNITED ARAB EMIRATES-DUBAL

**COLLEGE OF ISLAMIC & ARABIC STUDIES** 



# The Journal of the College of Islamic & Arabic Studies

An Academic Refereed Journal

# Read In This Issue

The Speech of the Vice-chancellor: Creativity and Innovation in Contemporary Research - Ambitions and Challenges

The Rule (Easy/Little is Admissible) (Its Applications in Al-Maliki Jurisprudence)

The Verdict of Verbally Saying Al-Basmalah in Praying (A Study on Comparative Jurisprudence)

The Guardian as a Condition in a Woman's Marriage Contract Between Jurists (Four Imams) and Personal Conditions Law

Practice of Religious Rites between Expansion and Tightening in Islamic Law and International Legislation

Syntactical Aspects in Ibn Kathir's Literature

The Sentence in Standard Arabic: The Concept and Components

Abdull Al-Qaher Al-Jorjani's Metaphore Pragmatic in his Book "Asrar Al-Balagha"

Sisyphus Symbolism in the Arab Contemporary Free Verse

Intertextuality in the Prophetic Praise (Al Madih Al Nabawi) Poetry: Kaab bin Malek as an Example

Yousef Basha's Endowments in Jerusalem

Human Rights between Islamic and Secular Studies Perception (Islamic Educational Vision)

Using Computer and the Internet in Preparing Teachers of Arabic to Speakers of Other Languages: The Status of Arabic Language Institute at King Saud University